
1

6



2

РЕДАКЦИОННА КОЛЕГИЯ

Пламен АНТОВ  (главен редактор)

Александра АНТОНОВА (зам. главен редактор)
Андриана СПАСОВА
Божана ФИЛИПОВА
Георги ИЛИЕВ
Николай ГЕНОВ

РЕДАКЦИОНЕН СЪВЕТ

Боян МАНЧЕВ
Галин ТИХАНОВ
Гражина ШВАТ-ГЪЛЪБОВА
Елена УЗЕНЬОВА
Инна ПЕЛЕВА
Мари ВРИНА-НИКОЛОВ
Миряна ЯНАКИЕВА
Остап СЛИВИНСКИ
Румяна ДАМЯНОВА
Хенрике ШМИТ

АДРЕС

Studia Litteraria Serdicensia
София 1113, бул. „Шипченски проход“ № 52, бл. 17

web: https://studialiteraria.eu
e-mail: studialitteraria@gmail.com

ISSN print: 2738-7631
ISSN online: 2815-2999

Институт за литература – Българска академия на науките, 2024



3

ИНСТИТУТ ЗА ЛИТЕРАТУРА
БЪЛГАРСКА АКАДЕМИЯ НА НАУКИТЕ

6Год. IV . 2024 . Кн. 

erdicensia

ТЕОДОР ТРАЯНОВ

А. Н. ПЫПИН, ИСТОРИЯ БОЛГАРСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ (1865)
ПРИНЦИПИ ЗА ИЗГРАЖДАНЕ НА ЖАНРОВАTA СИСТЕМА

СРЕЩУ МОДЕРНОСТТА: ЕМИЛ ЩАЙГЕР ПРЕЗ 1960-те

IN MEMORIAM РУМЕН ШИВАЧЕВ



4

Sofia, 2024
Publishing Center “Boyan Penev”

Institute of Literature – Bulgarian Academy of Sciences

Igor Kaliganov

On the First History of Bulgarian 
Literature in Slavistics

(Prehistory and Primary Version of the Text Published by A. N. Pypinn in 1865)

Alexander Panov

Problems of Genre Theory

Angel V. Angelov

On the Offensive against Modernity: 
Emil Staiger in the 1960s

Teodor Trayanov in the midst of 
Bulgarian Symbolism

Editor
Bisera Dakova

In memoriam Roumen Shivachev
Editor

Emil Dimitrov



5

София, 2024
Издателски център „Боян Пенев“

Институт за литература – Българска академия на науките

Игорь Калиганов

О первой истории болгарской  
литературы в славистике

(Предыстория и начальный вариант текста А. Н. Пыпина 1865 г.)

Александър Панов

Проблеми на жанровата теория

Ангел В. Ангелов

В настъпление срещу модерността: 
Емил Щайгер през 1960-те

Теодор Траянов всред българския 
символизъм

Съставител-редактор
Бисера Дакова

In memoriam Румен Шивачев
Съставител-редактор

Емил Димитров



6

Studia Litteraria Serdicensia, кн. 6

© Бисера Дакова, Емил Димитров, съставители

© Пламен Антов, корица и оформление

© Институт за литература – Българска академия на науките

© Издателски център „Боян Пенев“



7

СЪДЪРЖАНИЕ

Игорь Калиганов. О ПЕРВОЙ ИСТОРИИ БОЛГАРСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ В 
СЛАВИСТИКЕ (Предыстория и начальный вариант текста А. Н. Пыпи- 
на 1865 г.) ................................................................................................................      11 

Александър Панов. ПРОБЛЕМИ НА ЖАНРОВАТА ТЕОРИЯ .......................      45

Ангел В. Ангелов. В НАСТЪПЛЕНИЕ СРЕЩУ МОДЕРНОСТТА: ЕМИЛ 
ЩАЙГЕР ПРЕЗ 1960-те .........................................................................................      71

Теодор Траянов всред българския символизъм

[УВОДНИ ДУМИ] .................................................................................................    111

Младен Влашки. ТЕОДОР ТРАЯНОВ ВЪВ ВИЕНА. НАЧАЛАТА НА ЕДНА 
НОВА БЪЛГАРСКА ПОЕЗИЯ ...............................................................................    115

Пламен Антов. МУЗИКАЛНИЯТ ПРИНЦИП: ТРАЯНОВ―ЯВОРОВ, ТРАЯНОВ―
ЛИЛИЕВ, ИЛИ КРАЯТ НА БЪЛГАРСКИЯ СИМВОЛИЗЪМ  
КАТО ОТЛОЖЕНОСТ В ЕЗИКА .........................................................................    142

Михаил Неделчев. ПЕРСОНАЛИСТИЧЕСКИЯТ СИМВОЛИЗЪМ НА ТЕО- 
ДОР ТРАЯНОВ .......................................................................................................    176

Бисера Дакова. ТРАЯНОВИТЕ ОЗАГЛАВЯВАНИЯ – КОНТЕКСТИ НА СЕБЕ-
ЗАЛИЧАВАНЕТО И НА СЕБЕСЪТВОРЯВАНЕТО ...........................................   184

Вера Радева. КЪМ ПРОБЛЕМА ЗА СМЪРТТА КАТО СИМВОЛ В ПОЕЗИЯТА 
НА ТЕОДОР ТРАЯНОВ .........................................................................................    199

Александра Антонова. „ЖРЕЦ БЕЗ ХРАМ, ПЪТНИК ПРЕД МНОГО ПЪТИЩА, 
ПИЛИГРИМ БЕЗ РЕЛИГИЯ“ (Васил Пундев и Теодор Траянов)......................    207

Елка Димитрова. ИСТОРИЯ ЗА ДВАМА РИЦАРИ: ТЕОДОР ТРАЯНОВ И 
ИВАН ПЕЙЧЕВ .........................................................................................................    215

In memoriam Румен Шивачев

ПАМЕТ И ДЪЛГ ....................................................................................................   227

Емил Димитров. В ПАМЕТ НА РУМЕН ШИВАЧЕВ ........................................   229

Пламен Антов. МЕТОД И ПРЕДМЕТ: ПОСЛЕДНАТА КНИГА НА РУМЕН 
ШИВАЧЕВ ................................................................................................................   239

Румен Шивачев. СИМВОЛЪТ В ЛИТЕРАТУРАТА – МЕЖДУ ИЗКУСТВОТО 
И НАУКАТА ............................................................................................................    253

ИЗБРАНА БИБЛИОГРАФИЯ НА РУМЕН ШИВАЧЕВ ..................................   262

АВТОРИ ...................................................................................................................   269 



8

CONTENTS

Igor Kaliganov. ON THE FIRST HISTORY OF BULGARIAN LITERATURE IN 
SLAVISTICS (Prehistory and Primary Version of the Text Published by A. N. Py- 
pin in 1865) ....................................................................................................................     11 

Alexander Panov. PROBLEMS OF GENRE THEORY .........................................      45

Angel V. Angelov. ON THE OFFENSIVE AGAINST MODERNITY: EMIL STAIGER 
IN THE 1960s ..........................................................................................................     71

Teodor Trayanov in the midst of Bulgarian Symbolism

[INTRODUCTORY WORDS] ................................................................................   111

Mladen Vlashki. THEODOR TRAYANOV IN VIENNA. THE BEGINNING OF A 
NEW BULGARIAN POETRY .................................................................................    115

Plamen Antov. THE MUSICAL PRINCIPLE: TRAYANOV–YAVOROV, TRAYANOV–
LILIEV OR THE END OF BULGARIAN SYMBOLISM AS SEDIMENTATION IN 
LANGUAGE .............................................................................................................   142

Mihail Nedelchev. THE PERSONALISTIC SYMBOLISM OF THEODOR TRA-
YANOV .....................................................................................................................   176

Bisera Dakova. TRAYANOV’S TITLES – CONTEXTS OF SELF-ERASURE AND 
SELF-CREATION .....................................................................................................   184

Vera Radeva. ON THE PROBLEM OF DEATH AS A SYMBOL IN THEODOR 
TRAYANOV’S POETRY ..........................................................................................   199

Alexandra Antonova. “A PRIEST WITHOUT A TEMPLE, A TRAVELER FACING 
MANY ROADS, A PILGRIM WITHOUT RELIGION” (Vasil Pundev and Theodor 
Trayanov) ...................................................................................................................   207

Elka Dimitrova. A STORY OF TWO KNIGHTS: THEODOR TRAYANOV AND IVAN 
PEYCHEV ................................................................................................................... 215

In memoriam Roumen Shivachev

MEMORY AND DUTY ...........................................................................................   227

Emil Dimitrov. IN MEMORY OF ROUMEN SHIVACHEV ..................................   229

Plamen Antov. METHOD AND SUBJECT: ROUMEN SHIVACHEV’S LAST BOOK .. 239

Roumen Shivachev. THE SYMBOL IN LITERATURE – BETWEEN ART AND 
SCIENCE .................................................................................................................    253

SELECTED BIBLIOGRAPHY OF ROUMEN SHIVACHEV (1958–2022) .....   262

AUTHORS ................................................................................................................   269



9



10



11

Игорь Калиганов, проф. д.ф.н.                                                                                                                                          
Институт славяноведения – Российская Академия наук, Москва

О ПЕРВОЙ ИСТОРИИ БОЛГАРСКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ В 
СЛАВИСТИКЕ 
(Предыстория и начальный вариант текста А. Н. Пыпина 1865 г.)1

Резюме. Статья посвящена предыстории и появлению первой истории бол-
гарской литературы в России. Она представляла собой раздел о словесности 
болгар в „Обзоре истории славянских литератур“, опубликованный в 1865 
г., будущим академиком А. Н. Пыпиным. Процесс постепенного накопления 
материалов, необходимых для ее создания, затянулся из–за многих небла-
гоприятных исторических факторов и длился чуть более полувека. Столь 
длительный период объяснялся нахождением болгар под османским влады-
чеством, отсутствием у них национального книгопечатания и высших школ, 
относительно поздним началом славистических исследований в данной 
области и другими причинами. В статье работа Пыпина над болгарской те-
мой сравнивается с составлением художником мозаичного панно из многих 
„паззлов“. Они принадлежали зарубежным ученым Й. Добровскому и П. Й. 
Шафарику, русским исследователям Ю. И. Венелину, В. И. Григоровичу и 
И. И. Срезневскому, а также ряду представителей болгарской эмиграции: 
В. Априлову, Н. Палаузову, Р. Жинзифову и др. Первая версия Пыпинской 
истории болгарской литературы отражала тогдашний уровень научных зна-
ний славистов по данной проблематике и отличалась наличием множества 
лакун. Вторая версия Пыпинского раздела о болгарской литературе, опубли-
кованная около 15 лет спустя в двухтомной „Истории славянских литератур“ 
(Санкт-Петербург, 1879–1881), была гораздо более удачной, обогащенной 
новыми историко–литературными фактами и научными обобщениями. Ука-
занная „История“ получила широкое международное признание и почти 
сразу же была переведена на многие западноевропейские языки. Соответ-
ствующие извлечения из нее были переведены в Болгарии и Сербии.          
Ключевые слова: Болгария, А. Н. Пыпин, первая история болгарской лите-
ратуры 1865 г., достоинства и недостатки

Появлению истории литературы любого народа обычно предшеству-
ет процесс накопления и осмысления учеными необходимых материалов, и 
литература болгарская не является здесь исключением. По отношению к ней 
подобный процесс длился чуть более полувека: с 1826 по 1879 г.  По моему 
мнению, его началом является выход в Буде труда „Обзор славянских лите-

1 Бълг. редактор – доц. д-р Радослава Илчева.



12

ратур по всем наречиям“ на немецком языке2 П. Й. Шафарика (1795–1861). 
А завершение этого процесса ознаменовала публикация в Санкт-Петербур-
ге I тома второго издания „Истории славянских литератур“ с разделом о 
болгарской литературы от древности до современности3. В качестве вехи я 
избрал именно второе издание, поскольку в первом, опубликованном в 1865 
г. так же в Санкт-Петербурге под названием „Обзор истории славянских ли-
тератур“4, болгарский раздел имел множество лакун и был не совсем удач-
ным. Авторами и первого, и второго российских изданий являлись А. Н. 
Пыпин (1833–1904) и В. Д. Спасович (1829–1906), но далее второй ученый 
упоминается мной редко, потому что в обоих изданиях ему принадлежат 
только разделы по истории польской литературы, не относящейся к рассма-
триваемой теме. В данной статье кратко очерчивается постепенное обога-
щение представлений славистов о литературном развитии болгар благодаря 
вводу в науку новых материалов и создание А. Н. Пыпиным первого вариан-
та истории болгарской литературы, который может служить иллюстрацией 
уровня знаний в этой области славистики в середине 60-х годов XIX в.

Длительный процесс рождения первой истории болгарской литера-
туры объясняется многими неблагоприятными историческими факторами:

I. В конце XIV в. Болгария была захвачена османами, после чего ее 
население около пяти столетий находилось у завоевателей в плену. В не-
полном объеме государственность страны была восстановлена на части 
болгарских земель лишь в последней четверти XIX столетия в результате 
Русско-турецкой войны 1877–1878 гг.;   

II. В период османского ига у болгар не было не только высших учеб-
ных заведений с профессурой, но довольно долго даже и общественных 
школ с преподаванием на родном языке и использованием болгарских учеб-
ников. Простейшей грамоте и арифметике детей учили местные священ-
ники и монахи в так называемых „келейных училищах“ при монастырях и 
храмах. Первую светскую школу открыли в Габрово на средства меценатов 
болгар только в 1835 г.5 По учебной организации и архитектуре она предста-
вляла собой копию Ришельевского лицея в Одессе. 

III. Из–за запретов османских властей и эллинизаторской политики 
греческого духовенства в стране до 40-х годов XIX в. отсутствовали типо-
графии для печатания славянских книг. Первую типографию для подобных 

2 ŠAFARIK, P. J. Geschichte Der Slawischen Shprache Und Literutur: Nach Allen Mundar-
ten. Ofen: Mit Kön und Universitӓts, 1826.

3 ПЫПИН, А. Н., СПАСОВИЧ, В. Д. История славянских литератур. Санкт- 
Петербург: Tипография Стасюлевича, т. I, 1879, с. 47–137.

4 ПЫПИН, А. Н., СПАСОВИЧ, В. Д. Обзор истории славянских литератур. 
Санкт-Петербург: Tипография Бакста, 1865, с. 50–90. 

5 Меценатами выступили обрусевшие одесские купцы Васил Априлов, Николай Па-
лаузов, габровец Феодосий Йовчев и др. См.: СЛАВЕЙКОВ, П. Габровското училище и 
неговите първи попечители. Цариград, 1866.



13

целей национальный просветитель из Самокова Никола Карастоянов (1778–
1874) смог открыть на родной земле лишь в 1847 г. За полтора десятка лет в 
ней издали около тридцати церковно–религиозных книг и несколько учеб-
ников для начальных школ6. Книги для болгар печатались в основном за 
пределами родных земель. Они выходили у сербов в Белграде и Крагуеваце, 
в Буде у венгров, в Рымнике, Бухаресте и Браиле у румын, в османской сто-
лице Стамбуле (который обычно именовался в изданиях „Цариградом“), в 
Смирне и других городах. 

IV. Из-за отсутствия типографий сохранение и распространение сло-
ва в болгарских землях долго осуществлялось средневековым рукописным 
способом, а век рукописей, как известно, бывает недолог. Многие древние 
болгарские рукописи погибли во время османского завоевания страны. Они 
сгорали затем в пожарах при налетах на монастыри и церкви албанских 
и османских разбойников. Их целенаправленно и уничтожали греческие 
владыки, которые верховодили в местных храмах и обителях и стремились 
эллинизировать свою болгарскую паству. Их сжигали и сами болгарские 
священнослужители по причине ветхости манускриптов и отсутствия 
средств на изготовление копий.

В результате всех этих факторов рукописных памятников национальной 
литературы в болгарских землях уцелело сравнительно немного. Они сохра-
нились главным образом вне Болгарии в более поздних русских, сербских 
и валашско–молдавских списках. При этом большинство болгарских лите-
ратурных произведений были анонимными и не имели указаний на время 
и место своего первоначального создания. Их прояснение требовало систе-
матических занятий ученых, каковых не было ни в порабощенной турками 
Болгарии, ни за границей. Возникал своеобразный замкнутый круг, который 
можно кратко охарактеризовать, как „некому – нечего – не за что“.  Или, если 
подробнее, то: отсутствие специалистов – отсутствие знаний (нечего сказать) 
о болгарской литературе – отсутствие в этом общественной потребности в 
Европе и, следовательно, средств на изменение сложившегося положения. 

Но постепенно этот круг начал размыкаться. Скудные, разрозненные 
сведения о существовании древней славянской книжности в Болгарии IX – 
начале X вв. стали мелькать в трудах ученых П. Й. Шафарика и патриарха 
славистики Й. Добровского (1753–1829). Это произошло в связи с изучени-
ем ими деятельности Кирилла и Мефодия в Великой Моравии и Паннонии7. 

6 ЗЛАТАРСКИ, В. Даскал Карастоянович и неговата печатница. – Периодическо 
списание, кн. 66, София, 1905. 

7 В России имя Й. Добровского было так же широко известно, как затем имя П. Й. Ша-
фарика: в 1792 г. он побывал в Санкт-Петербурге и Москве с целью работы в российских 
рукописных хранилищах, он переписывался с А. Х. Востоковым, Н. М. Карамзиным и прези-
дентом Академии наук А. С. Шишковым.  Его труды (ДОБРОВСКИЙ, Й. Кирилл и Мефодий, 
славянские первоучители. Историко-критическое исследование, Москва, 1825, и Грамматика 
славянского языка по древнему наречию, ч. 1–3, Санкт-Петербург, 1833–1834) были переве-
дены на русский язык, он был избран действительным членом Российской Академии. 



14

Попутно в них иногда всплывали имена тех учеников первоучителей сла-
вянства, которые из–за гонений немецко–латинского духовенства оказались 
в болгарских землях: Климента, Константина8, Наума, Саввы, Ангелария и 
упоминавшегося среди них Горазда (хотя тот, скорее всего, скончался в Ве-
ликой Моравии и в Болгарии не подвизался). Но никаких подробностей об их 
творчестве в стране, которая предоставила им кров и создала великолепные 
условия для развития книжной деятельности, ученые больше не сообщали. 

Насколько смутными и отрывочными были представления о болгар-
ской литературе в Западной Европе и России в 20-е годы XIX в. явствует из 
упомянутого труда П. Й. Шафарика „Geschichte der Slawischen Shprache Und 
Literatur: Nach Allen Mundarten“. Литературные материалы в нем располо-
жены с учетом численности каждого конкретного славянского этноса и его 
конфессиональной принадлежности к православию или католицизму. На 
первом месте закономерно находится Россия, литературе которой отведено 
57 страниц9, за ней следует литература сербов, занимающая 35 страниц10. 
В разделах о западных славянах наибольшее внимание логично посвящено 
польской (80 = 399–478) и чешской (79 = 289–367) литературам. В общий 
раздел славянской католической литературы на Балканах П. Й. Шафарик 
включил творчество книжников и писателей Далмации, Боснии, Словении 
и Хорватии, поместив сведения о ней на 40 страницах (226–265) своей кни-
ги. Нашлось в ней место даже для литературы обитающего в Германии кро-
шечного народа сорбов (4 = 55–58). И лишь болгарской литературе в труде 
не было отведено ни одной (!) страницы.

Скудные факты о Болгарии, болгарских писателях и созданных ими 
произведениях встречаются в различных разделах книги крайне редко, их 
число не превышает и пяти. В русском разделе, например, упоминается 
имя умершего в 1406 г. в России митрополита Киприана, автора жития Пе-
тра, митрополита Московского, но Шафарик называет писателя сербом11. 
Чуть далее говорится о митрополите Григории Цамблаке (или Самвлахе), 
являвшимся, по словам ученого, по происхождению болгарином, но о на-
писанных книжником произведениях он умалчивает. На нескольких стра-
ницах труда мелькают имя болгарского книжника X в. Иоанна Экзарха 
и заглавий переведенных им с греческого языка на славянский сборника 
„Шестоднев“ Василия Великого и сочинения „Небеса“ Иоанна Дамаскина. 
Но более подробные сведения о данных сочинениях и личности перевод-
чика у Шафарика отсутствуют.12 Для ученого гораздо интереснее деятель-
ность К. Ф. Калайдовича (1792–1832) – российского слависта, открывшего 

8 Мнение о принадлежности Константина [епископа Преславского] к числу „седмочис-
ленников“ не было приято в науке.

9 ШАФАРИК, П. Указ. соч., с. 134–190.
10 Там же, с. 191–225. 
11 Там же, с. 152.
12 Там же, с. 128–129, 224.



15

и издавшего „Шестоднев“ за два года до выхода его собственного труда13. 
К этому можно добавить сведения Шафарика о численности болгар, насчи-
тывающих, по его утверждению, 600 тысяч человек, и о близости их языка 
к сербскому, далматинскому и боснийскому. Это практически все, что мож-
но найти о Болгарии и болгарской литературе в рассматриваемом труде 
словацко–чешского исследователя. 

Таким образом, перед нами предстает История славянских литера-
тур без самой древней из них, возникшей еще в конце IX в. литературы 
болгарской. Шафарик вряд ли испытывал некое предубеждение против бол-
гар и нежелание о них писать. Он просто не располагал необходимыми для 
болгарского раздела данными, которых в науке к тому времени элементарно 
не существовало. Его начинание в отношении болгарской литературы мож-
но считать вехой, но она была близка к нулевой. Ценность этого начинания 
состояла в том, что оно обозначило имеющуюся в науке лакуну, которую 
необходимо было заполнить.  

Более активно началось преодоление упоминавшегося замкнутого 
круга („некому – нечего – не на что“) в России в 30-е – 60-е годы XIX в. 
благодаря учреждению кафедр славянской филологии, научным путешест-
виям российских ученых на Балканы, включая Болгарию, и расширению 
их научных связей со славистами Западной Европы. Наряду с этим начи-
ная с 40-х годов того века стало нарастать встречное движение болгарской 
стороны. Оно происходило главным образом за счет эмигрантов болгар, 
которые, обосновавшись на чужбине, получали высшее образование, орга-
низовывали выпуск болгарских газет, журналов и книг, публиковали в них 
литературные произведения соплеменников, обнаруживавшиеся в древних 
и более современных рукописях, и сами незаметно превращались в ученых 
и писателей. Их число было достаточно велико, а их научные их интересы – 
весьма разнообразны: они включали болгарскую историю, фольклор, этно-
графию и только в последнюю очередь – национальную литературу. Тем не 
менее даже сравнительно немногочисленные статьи болгарских эмигрантов 
о родной литературе и опубликованные ими в русской печати стихи, повести, 
рассказы и очерки сыграли немаловажную роль в создании А. Н. Пыпиным в 
дальнейшем вполне удачной истории болгарской литературы в 1879 г.    

При всем этом главная заслуга в ее появлении все-таки принадле-
жала ученым России. Российская политика покровительства угнетенным 
православным народам на Балканах закономерно привела к включению в 
1835 г. в университетские уставы преподавание языков, истории, этногра-
фии, фольклора и литературы южных славян. Эти предметы не фигуриро-
вали в уставах, как отдельные научные дисциплины, а обычно все вместе 
включались в общее понятие „славянская филология“. Кафедры славянской 
филологии, которая касалась, разумеется, славян не только южных, но и 

13 КАЛАЙДОВИЧ, К. Ф. Иоанн ексарх болгарский. Исследование, объясняющее историю 
славянского языка и литературы IX–X столетий. Москва: Типография С. Селивановского, 1824



16

западных, появились сначала в Московском, Санкт–Петербургском (обе в 
1835) и Казанском (1838) университетах. А спустя три десятка лет такие ка-
федры были учреждены также в университетах Одессы (Новороссийский) 
и Варшавы (1865)14. Возглавить их в будущем должны были квалифициро-
ванные профессора славянской филологии. Кандидатам на эти должности 
правительство выделяло средства на длительные научные путешествия в 
славянские страны с целью изучения местных языков и сбора материалов, 
необходимых для написания докторских диссертаций и преподавания сла-
вистических дисциплин. Многие из таких ученых занялись затем освоением 
болгарских тем, и их работы послужили в дальнейшем важным подспорьем 
для А. Н. Пыпина при создании им первой истории болгарской литературы.  
Здесь прежде всего следует упомянуть имена Ю. И. Венелина, В. И. Григо-
ровича и И. И. Срезневского – исследователей, создававших свои работы 
по болгарской литературной проблематике в конце 30-х – 40-х годов XIX в. 

Первым российским „болгаристом“15 принято считать ученого-лю-
бителя Ю. И. Венелина (1802–1839)16. Он был сыном закарпатского сельско-
го священника, получил медицинское образование в Московском универси-
тете, но одновременно увлекался и славянской филологией. Интерес к ней 
возник у него в Кишиневе, в бытность преподавателем семинарии в 1823–
1825 гг. Здесь он впервые встретил болгарских переселенцев, проникся к 
ним большей симпатией, которая переросла в любовь к истории, языку, эт-
нографии и словесному творчеству болгар. Ему начал покровительствовать 
молодой тогда российский историк, преподаватель Московского универ-
ситета, будущий академик М. П. Погодин (1800–1875). Его тронули „чис-
тая, ребяческая душа“ его нового знакомого и  беззаветная преданность того 
болгарской теме17.  Погодин на свои средства в 1829 г. издал ставшую за-
тем известной книгу Венелина „Древние и нынешние болгаре…“18 и через 
год способствовал отправке своего подопечного в научное путешествие в 
Болгарию.  Венелин мечтал стать преподавателем славянской филологии на 
одноименной кафедре историко–филологического факультета Московского 
университета и для достижения своей цели написал „Грамматику современ-
ного болгарского наречия“ и составил программу преподавания слависти-
ческих дисциплин. Но осуществить свою мечту он не смог из-за отсутствия 

14 ЛАПТЕВА, Л. П. История славяноведения в России в XIX веке. Москва: Индрик, 2005.
15 Он называется здесь „болгаристом“ чисто условно: такого направления в слависти-

ке тогда не существовало, и оснований делать Венелина его основоположником было бы 
научно некорректно.  Видимо, более правильно считать его одним из первых публичных 
болгарофилов в России.

16 РАЙКОВ, Д. Юрий Венелин и българското Възраждане. София: НБКМ, 1994. 
17 БАРСУКОВ, Н. Жизнь и труды М. П. Погодина. Санкт-Петербург. Кн. 2, 

1889, с. 379.
18 Полное название этой изданной в Москве венелинской книги: „Древние и нынешние 

болгаре в политическом, народописном, историческом и религиозном их отношении к 
россиянам“.



17

защищенной диссертации по специальности и должной профессиональной 
подготовки в разрабатывавшихся им областях славистики.

Большинство написанных Ю. И. Венелиным работ не соответствова-
ли уровню развития славистики того времени: опубликованные им сочинения 
получали отрицательную оценку ученых19, а значительная их часть по различ-
ным причинам так и осталась в рукописном виде на много десятков лет. Вене-
линская программа, например, увидела свет только в конце XIX в. после пуб-
ликации ее П. А. Лавровым20, а не получившая рекомендации Академии наук к 
печати венелинская „Грамматика“21  пылилась в архиве ученого более 120 лет, 
пока ее не издал известный современный исследователь Г. К. Венедиктов22.  

Я не стану далее говорить о том огромном значении, которое труд Ю. И. 
Венелина „Древние и нынешние болгаре…“ имел для подъема этнического са-
мосознания болгар в эпоху их Национального возрождения. Отмечу только, что 
этот ученый превратился для болгар в кумира, они возвели его на пьедестал и 
посвящали ему стихотворения и оды. В моем случае более уместно остановить-
ся лишь на небольшом венелинском сочинении „О зародыше болгарской лите-
ратуры“, поскольку оно являлось первой попыткой в российской славистике по-
днять вопрос о существовании тогдашней болгарской литературы как таковой. 
Эта работа была опубликована в 1838 г. незадолго до смерти ее автора, который 
успел высказать в ней ряд важных мыслей о состоянии современного литера-
турного дела у болгар и перспективах его дальнейшего развития. Помещенные в 
сочинении материалы отличает некоторая непоследовательность и цикличность 
при их изложении автором, но это не мешает читателю постичь общий смысл 
нарисованной Венелиным картины. В самом начале своего рассказа ученый ут-
верждает факт существования болгарского народа, который неизбежно станет 
носителем и создателем „нового“ литературного слова. Задунайские болгары, 
по его словам, никуда не исчезли. Они по–прежнему представляют собой круп-
ный этнос численностью свыше 2, 5 млн. человек, из которых в самой Болгарии 
живут 750 тыс., в Македонии – более миллиона, во Фракии – более 600 тыс., в 
Цареграде – 20 тыс., в Бессарабии и Новороссии – 25 тыс., в Фессалии, Албании 
и южной части Ново–Пазарского пашалыка  –  около 100 тыс.23   

19 ЯГИЧ, В. История славянской филологии. Санкт-Петербург, 1910. [Репринт: 
Москва: Индрик, 2006.]

20 ВЕНЕЛИН, Ю. И. Конспект преподавания истории славянского языка и литера-
туры вообще,   составленный по определению Совета Московского университета от 
2-го мая 1834 г. Рукопись Ю. И. Венелина и отзыв на нее П. А. Лаврова, б. м., б. г.    

21 Историю отзывов на нее см.: НИКУЛИНА М. В. Путешествие Ю. И. Венели-
на в Болгарию и его место в начальной истории болгаристики. – В: Ю. И. Венелин 
в Болгарском Возрождении. Москва, 1998, с. 138.

22 ВЕНЕЛИН,  Ю. И. Грамматика нынешнего болгарского наречия Ю. И. Венелина. 
Публикация [и вступит. статья: с. V–XXII] подготовлена Г. К. Венедиктовым. Москва: Ин-
ститут славяноведения и балканистики РАН, 1997.

23 ВЕНЕЛИН, Ю. И. О зародыше новой болгарской литературы. Москва: Типо-



18

По свидетельству Венелина, подавляющее большинство болгар не 
умеют ни читать, ни писать, и преодолеть среди них неграмотность труд-
но, потому что в Болгарии осталось мало болгарских священников, которые 
обычно и занимаются обучением детей. Это произошло в результате подпа-
дания самостоятельной болгарской церкви под начало греков и введения в 
болгарских храмах богослужения на греческом языке. Его начали осущест-
влять греческие попы, подвергающие гонениям церковно-славянские кни-
ги. Венелин констатировал, что значительный урон грамотности и своему 
книжному наследию наносят и сами болгары, уничтожающие из–за вет-
хости рукописные книги на славянском языке. В стране, по его словам, ощу-
щается острая нехватка школ и учителей, и поэтому болгарские крестьяне 
иногда нанимают вскладчину для своих детей „даскалов“ из числа своих 
соплеменников, получивших образование на чужбине. Такое происходит, 
однако, очень нерегулярно. Не лучше, по наблюдению Венелина, обстоит 
дело у болгар с детским образованием и за границей, где есть многочислен-
ные болгарские диаспоры. Он сообщал, что даже в Бухаресте с его десяти-
тысячной колонией болгарских купцов, торговцев и ремесленников имеется 
лишь одно болгарское училище, в котором обучается всего около полутора 
десятков мальчиков, причем на румынском языке24.

Для создаваемых болгарских школ с преподаванием на родном языке, 
как пишет Венелин, необходимо иметь соответствующие учебники. В этой 
связи он упоминает так называемый „Рыбный букварь“ Петра Берона, издан-
ный в Брашове на средства купца Антония Иоанновича в 1824 г.25 Ученый 
называет этот букварь „первой книгой на новоболгарском языке“. Однако 
позднее слависты уточнили, что таковой книгой следует признать сборник 
воскресных проповедей „Недельник“ Софрония Врачанского 1806 г.26 Из 
других учебников Венелин упоминает „Краткое начертание всемирной ис-
тории“ профессора Царскосельского лицея Ивана Кайданова. Она вышла в 
болгарском переводе в 1836 г. на средства купца Анастасия Стояновича27. 
Но самыми важными учебниками в процессе обучения, по мысли Венелина, 
призваны служить грамматики болгарского языка, составлением которых за-
нялись народные просветители болгар и ученые. Он сообщает об оставшей-
ся в рукописи грамматике просветителя Василия Неновича, но добавляет, 

графия Н. Степанова, 1838, с. 7.
24 Там же, с. 21–22.
25 БЕРОН, П. Буквар с различни поучения, собрани от Петра Х. Беровича за 

болгарските училища. Напечата ся сас помощта на г. Антоньова Иоановича в 
годе 1824. (Болгары прозвали этот букварь „Рыбным“ за имеющиеся в нем изобра-
жения дельфина и кита.)

26 Венелин, конечно, знал о существовании „Недельника“, но хронологическими вехами 
ему служили только „новые“ болгарские светские книги, а не сугубо церковнославянские.

27 [КАЙДАНОВ, И.] Кратко начертание на всеобщата история от Иван Кайданов. 
Будин, 1836.



19

что, в сущности, она является грамматикой церковнославянского языка. 
Более подробно он останавливается затем на грамматике, созданной для 
Габровской школы другим народным просветителем, Неофитом Рильским 
(1793–1881). Венелин характеризует ее как „неполную“, не раскрывая, прав-
да, что здесь имеется в виду. При этом он полагает, что расширенное упо-
требление членных форм в болгарском языке вызовет сокращение в нем ко-
личества флексий, и это затруднит развитие национального стихосложения. 

Не преминул Венелин сообщить и о своей грамматике – плоде 
собственных шестилетних усилий, которую он предназначал не для школ, 
а для академической аудитории28. При всем этом ученый не причисляет 
учебно-просветительские книги к грядущей „новой“ литературе. Не пре-
увеличивает он и значение для нее болгарской средневековой литератур-
ной традиции. Не случайно, говоря о белградском издании жития и службы 
Иоанна Рильского, которое в 1836 г. осуществил уже упомянутый Неофит 
Рильский, он не проявляет к ним интерес, как к памятникам литературным. 
Наряду с учебниками, подобные издания, по разумению Венелина, могут 
выступать лишь предвестниками приближающегося рождения „новой“ бол-
гарской литературы. И он прозорливо предсказывал, что оно произойдет не 
в самой Болгарии, а за ее пределами – там, где имеются многочисленные ди-
аспоры болгар и существуют более благоприятные условия для получения 
ими образования и духовного развития: в Турции, Бухаресте, Галате, Бра-
шове, Бессарабии, Одессе, Трансильвании и Пеште. Свою роль в сочинении 
Венелин сравнивает с ролью советника, который готов протянуть свою руку 
нарождающейся новой болгарской литературе как ребенку29.

Вслед за Ю. И. Венелиным болгарского литературного развития 
коснулся и российский славист Виктор Иванович Григорович (1815–1876)30. 
После окончания Харьковского университета в 1833 г. он продолжил свое 
университетское образование в Дерпте, где на протяжении четырех лет 
овладевал знаниями по европейской истории и философии с античных вре-
мен и до современности. Большой пиетет Григорович испытывал к немец-
кой классической философии и особенно к идеалистическому учению Геге-
ля, что позднее отразилось в некоторых его работах. В 1838 г. он получил 
предложение возглавить кафедру истории и литературы славян в Казанском 
университете и через несколько лет совершил трехлетнее научное путе-
шествие в европейскую часть Османской Турции и ряд стран со славянским 
населением. На протяжении 1844–1847 гг. Григорович побывал в Болгарии, 
Македонии, Салониках, Константинополе, на Афоне, в Черногории, Сер-
бии, Хорватии, Далмации, Венгрии, Словакии и Чехии. Он встречался в 
Рильском монастыре с Неофитом Рильским, в Вене – с Вуком Караджичем 

28 ВЕНЕЛИН, Ю. О зародыше новой..., с. 23–24. 
29 Там же, с. 50.
30 БЕРНШТЕЙН, С. Б. Из истории русского славяноведения. Виктор Иванович Григорович. – 

В: Известия отделения литературы и языка АН. Москва, 1976, т. 35, вып. 6, с. 533–538.



20

и Францем Миклошичем, а в Праге – с Павлом Шафариком. Географически 
извилистым был и преподавательский путь Григоровича. Помимо Казанско-
го университета, он обучал студентов в Московском (1849/1850), а затем в 
Одесском Новороссийском (1865–1876) университетах31. 

В историю российской славистики В. И. Григорович вошел преж-
де всего как историк, этнограф, исследователь древнеславянской письмен-
ности и лингвист. Существует мнение, что как ученый он не добился осо-
бенных успехов в науке32. Наиболее заметный след в славистике оставила 
собранная им во время научного путешествия по Болгарии и Македонии 
знаменитая коллекция славянских рукописей. Ее разрозненные части по-
сле смерти Григоровича оказались в Одессе (одесская научная библиоте-
ка им. А. М. Горького) и Москве (Румянцевский музей – ныне Российская 
государственная библиотека). История литературы славян находилась на 
периферии научных интересов ученого33, тем не менее она составной час-
тью входила в читавшийся студентам–славистам общий курс по истории 
и литературе славян. Поэтому и кандидатский экзамен В. И. Григоровича, 
и тема его магистерской диссертации были связаны с литературным твор-
чеством славянских народов, т. е. с тем, что ему необходимо было освоить 
как лектору. Материалы экзамена („Краткое обозрение славянских литера-
тур“) и текст магистерской диссертации Григоровича „Опыт изложения ли-
тературы словен в ее главнейших периодах“ были сразу же опубликованы и 
вынесены на суд научной общественности34.    

Здесь я чуть подробнее остановлюсь на второй из них, поскольку в 
ней более отчетливо выражены теоретические положения В. И. Григорови-
ча, используемые им при подходе к материалам истории литературы славян 
и отведении им своего места в исследовании. Во введении к работе содер-
жатся теоретические установки, которые мог бы разделить и современный 
литературовед. В. И. Григорович пишет, что „литература славян есть про-
явление в слове народного духа“ и служит „неизгладимым свидетельством 
важнейших моментов […] нравственной жизни“. По его утверждению, она 

31 КОЧУБИНСКИЙ,  А. А. Виктор Иванович Григорович (1815–1876) в истории славя-
новедения. – В: Записки Новороссийского университета, т. 59, ч. 2. Одесса, 1893. 

32 БЕРНШТЕЙН, С. Там же.
33 [ПЕТРОВСКИЙ, Н. М.] Библиографический список печатных трудов Вик-

тора Ивановича Григоровича. – В: Известия отделения русского языка и словес-
ности, Санкт-Петербург, 1914, т. 19, кн. 3, с. 261–296; ПЕТРУНЬ, Ф. Е. К библи-
ографии печатных трудов В. И. Григоровича. – В: Отделение по русскому языку и  
словесности. Ленинград: АН СССР, 1929, т. 2, кн. 1, с. 337–345.

34 См.: ГРИГОРОВИЧ, В. И. Краткое обозрение славянских литератур. – В: 
Ученые записки Казанского университета. Казань: Университетская типография, 
1841, кн. I, с. 93–153; Он же: Опыт изложения литературы словен в ее главнейших 
периодах. – В: Ученые записки Казанского университета за 1842 г. Казань: Уни-
верситетская типография, 1843, кн. 3.



21

„не есть сбор фактов, список разнообразных предметов“, […] „не есть сум-
ма фактов, а скрижаль развивающегося в необходимой постепенности об-
щего сознания и откровения с каждым моментом все более и более уясняю-
щегося призвания целого народа“35.

Однако при знакомстве с основным текстом работы становится ясно, 
что под „целым народом“ В. И. Григорович подразумевает не какой-либо 
отдельный славянский этнос, а всех славян вкупе. По его мысли, славяне 
представляют собой некое одно целое, являются носителем единого сла-
вянского языка (пусть и различающегося немного по своим „наречиям“) 
и призваны исполнить некую историческую миссию, уготованную им Бо-
жественным предопределением. В последней установке чувствуется увле-
ченность Григоровича учением Гегеля о самореализующейся Божественной 
Идее, приводящей в движение все видимое и невидимое в мире. 

Исходя из этой установки, В. И. Григорович выстраивает единую 
периодизацию литературы славян эпохи Средневековья. По его мнению, в 
развитии древних славянских литератур могут быть выделены два основ-
ных периода: а) IX–X (или даже первая половина XI) вв. и б) середина XI – 
конец XIV столетия. В своем 110-страничном труде Григорович собственно 
болгарской теме отводит лишь несколько страниц. В первом разделе дается 
краткая справка об истории Болгарии на протяжении указанного отрезка 
исторического времени. В ней бегло упоминается о появлении болгар в 
Мизии, хане Круме и о крестившем Болгарию в 861 г. князе Борисе.36 Гово-
рится также о князе Симеоне (892–929)37 и походе русского князя Святос-
лава на Балканы, о византийском императоре Василии II Болгаробойце и 
падении страны под византийское иго в первых десятилетиях XI в. Господ-
ство византийцев, по свидетельству Григоровича, длилось около двух веков 
и привело к расцвету богомильства в болгарских землях. О втором перио-
де развития болгарской истории говорится, что тот продолжался с 1186 по 
1396 г. (т.е. до окончательного завоевания Болгарии турками), после чего 
началось прозябание болгарской литературной деятельности, проявления 
которой сместились на север в Валахию и Молдавию. 

Далее сведения о болгарских писателях и их произведениях встре-
чаются в общем контексте сочинения весьма редко и, как правило, оказы-
ваются перемешенными с фактами из литературной жизни других сла-
вянских народов. Поэтому составить какое-либо четкое представление о 
поступательном движении болгарского литературного развития (эволюция 
отдельных жанров, тем произведений и смены эстетических доминант) не 
представляется возможным. Но это нельзя ставить В. И. Григоровичу в 
вину: слишком скудными были тогда сведения об известных науке болгар-
ских литературных материалах. Кроме того, время жизни древних болгарских 

35 ГРИГОРОВИЧ, В. И. Опыт изложения, с. 7–9. 
36 Позднее общепринятой датой крещения Болгарии в науке стал считаться 865 г.
37 По уточненным в науке данным, даты правления князя/царя Симеона: 893–927 гг.



22

книжников и создания многих болгарских литературных памятников вызывало 
среди ученых споры. Григоровичу было ясно, когда в Болгарии могли тру-
диться кирилло-мефодиевские ученики Климент, Наум, Ангеларий, Савва 
и Горазд (тогда считалось, что в конце жизни тот успел проявить себя как 
писатель и переводчик и в болгарских землях), но уже с последующим по-
колением болгарских книжников стали возникать сложности. П. Шафарик, 
например, считал, что Иоанн Экзарх жил в Болгарии в конце IX – начале X 
в., с чем не соглашались В. Копитар и русский ученый П. М. Строев, относя 
деятельность этого писателя и переводчика к XII столетию38. 

Второму периоду развития славянской словесности В. И. Григоро-
вич отводит почти половину из общего листажа39. При его характеристике 
делается упор на разгуле в славянском мире различных ересей, и конкрет-
но в Болгарии – богомильства. Из интересных новых историко-культурных 
фактов можно отметить упоминание ученым названий двух древнейших 
болгарских монастырей X в.: Рильского и афонского Зографского40. Но об 
их роли в культурной жизни болгар далее ничего не говорится. Сюда же 
можно отнести и предположение Григоровича о существовании у болгар 
в тот период собственных летописей, которое он подкрепляет отсылкой к 
сведениям из письма болгарского царя Калояна (конец XII – начало XIII в.) 
папе Римскому. Из приведенного выше можно сделать вывод, что данная 
работа В. И. Григоровича, если расценить ее с точки зрения степени инфор-
мативности о литературной жизни болгар c конца IX по конец XIV в. вклю-
чительно, является крайне бедной и страдает от исторического флюса. Это 
еще раз подтверждает вывод о том, что болгарская литература не занимала 
большого места в сфере его научных интересов.

Затронул историю развития болгарской литературы и знаменитый 
российский славист Измаил Иванович Срезневский (1812–1880). Он являл-
ся сыном ярославского преподавателя, окончил философский факультет 
Харьковского университета, увлекся собиранием народных дум и преданий 
о Запорожской Сечи и получил предложение заняться историей и литера-
турой славян. С целью расширения знаний о южных и западных славянах 
Срезневский был отправлен в научное путешествие, продолжавшееся около 
трех лет (1839–1842). Он побывал в Берлине, Праге (где он занимался с 
П. Й. Шафариком), Вене, Загребе, словенских землях, Далмации, Черного-
рии, Сербии, Словакии и Галиции. По возвращении на родину Срезневский 
начал читать курс на филологическом факультете Харьковского универси-
тета под названием „Энциклопедия введения в славяноведение“, который 
пользовался большим успехом у студентов. Среди многих опубликованных 
тогда Срезневским научных статей находится и небольшой „Очерк книго-

38 ГРИГОРОВИЧ, В. И. Опыт изложения, с. 54. 
39 Там же, с. 65–101.
40 СРЕЗНЕВСКИЙ, И. И. Очерк книгопечатания в Болгарии. Санкт-Петербург, 

б. и, 1846.



23

печатания в Болгарии“41. В отличие от упомянутого выше сочинения В. И. 
Григоровича, речь в указанном очерке идет не о болгарском литературном 
средневековье, а о современной Болгарии. В этом отношении он более бли-
зок к рассмотренной мной статье Ю. И. Венелина.  

Содержание очерка представляет собой перечень книг, изданных бол-
гарами в соседних странах с 1806 по 1845 гг.42 и предназначенных главным 
образом для нужд болгарского народного просвещения. Присутствуют в нем 
и несколько заглавий переведенных на болгарский язык произведений русс-
кой и западноевропейской художественной литературы, но они погоды не де-
лают. Перечень открывают изданные в 1806 г. сборник утренних и вечерних 
молитв под названием „Молитвенный крин“ (Буда) и „Недельник“ Софро-
ния Врачанского (Рымник). В „Недельнике“ И. И. Срезневского интересует, 
прежде всего, язык софрониевских переводов: ученый обнаружил в них край-
не редкое использование переводчиком характерных для болгарского языка 
членных форм. Еще большее внимание ученого привлек опубликованный в 
1840 г. в Смирне перевод на болгарский язык „Нового Завета“, выполненный 
иеромонахом Неофитом Рильским по заказу Американского Библейского об-
щества. Этот перевод вызвал критические замечания, как сторонников упо-
требления живого народного языка, так и радетелей „очищения“ болгарского 
„наречия“ посредством старославянских и русских языковых форм. Срезнев-
ский встал на защиту Неофита Рильского, утверждая, что „с какой бы, впро-
чем, стороны ни смотреть на перевод „Нового Завета“  Неофита Рильского, 
книга эта есть лучшее из всего, что было до сих пор издано на болгарском 
наречии“.43 Наряду с этой книгой Неофита Рильского, ученый упоминает и 
другое издание просветителя, напечатанное четырьмя годами ранее в Белгра-
де: „Служба и житие Иоанна Рильскаго“. Правда, при этом Срезневский не 
характеризует ни язык этой публикации, ни авторство данных произведений 
болгарской гимнографии и агиографии. По всей видимости, их тексты оста-
вались для русского ученого недоступными.  

В перечне преимущественно болгарских переводных учебников по 
истории, математике, географии и прочим школьным дисциплинам присут-
ствуют сведения и о болгарских переводных и оригинальных литературных 
произведениях. Переводная болгарская художественная литература пред-
ставлена в нем дважды переведенной на болгарский язык в 1844 г. драмой 
„Велизарий“ К. Х. Траудцшена. Болгарские переводчики Анастас Стояно-
вич и Захари Симеонов опубликовали свои переводы почти одновременно в 
Лейпциге и Цареграде, и этот факт вызвал недоумение И. И. Срезневского, 
вопрошавшего себя о том, для чего болгарам нужно было два раза переводить 
эту устаревшую пьесу немецкого писателя. Такое же недоумение вызвал у 
него и изданный в 1843 г. в Кишиневе анонимный перевод на болгарский 

41 Там же, с. 72.
42 Это показывает стремление И. И. Срезневского учесть все издания вплоть до новейших.
43 СРЕЗНЕВСКИЙ, И. И. Там же, с. 19.



24

язык одноактного водевиля „Дворянские выборы“. Удивляться здесь дейст-
вительно было чему: уж слишком далеко от болгарских реалий отстояли 
изображавшиеся в водевиле комичные декоры российской общественной 
жизни. Видимо, поэтому И. И. Срезневский сопроводил сведение о болгар-
ском переводе этого произведения следующей ремаркой: „Странное явле-
ние!“. А издание в 1844 г. в Смирне первого болгарского журнала „Любосло-
вие“ ученый прокомментировал словами о том, что у российских читателей 
больше любопытства вызвали бы факты о самой Болгарии, а не о жизни других 
стран и народов, которой болгары интересуются.

Из современных ему болгарских светских авторов И. И. Срезневский 
упоминает в своем очерке только о двух: Василе Априлове и воспитаннике 
Московского университета, болгарине Найдене Герове (1800–1870). Первый 
из них в 1841 г. опубликовал в Одессе историко-публицистическую статью 
„Болгарские книжицы или на кое Словенско племе собственно принадлежит 
славянская кирилловская азбука?“. В ней он оспаривал точку зрения серб-
ского филолога Д. В. Тирола о сербской основе первой славянской азбуки 
и доказывал болгарское происхождение славянских просветителей, братьев 
Кирилла и Мефодия. Упоминание о втором болгарском авторе, Н. Герове, 
было связано с публикацией им в 1845 г. в Одессе небольшой поэмы „Стоян 
и Рада“. Срезневский остался невысокого мнения об этом одном из первых 
художественных произведений нарождавшейся „новой“ болгарской литера-
туры. Он пренебрежительно называет её „поэмкой“, написанной тонически-
ми стихами, с сюжетом, заимствованным из народных песен. И добавляет, что 
лучше бы было публиковать тексты самих этих песен, которыми так богаты 
болгары. А чуть далее, словно извиняясь, Срезневский выражает надежду, что 
у болгар обязательно появятся свои даровитые поэты, основанием для чего 
служит наличие у них ревнителей просвещения и превосходно образован-
ной молодежи, учившейся в России и за границей. И завершает Срезневский 
свой очерк самым оптимистичным прогнозом о том, что в общем славянском 
Возрождении „Болгары готовы также занять место, их ожидающее“.44

В конце 40–х годов XIX в. в Европе произошел прорыв в истории 
научных представлений о развитии болгарской литературы в древнейший 
период. Его вызвало   появление блестящей обобщающей статьи П. Й. Ша-
фарика „Расцвет славянской письменности в Булгарии“45. Прекрасно отда-
вая себе отчет о болгарской лакуне, возникшей у него в 1826 г. при создании 
„Обзора“, ученый явно считал ее устранение своим моральным долгом. В 
появлении данной статьи Шафарика большую роль сыграл В. И. Григоро-
вич, совершавший свое научное путешествие по Балканам и славянским 
странам.  Предприняв разыскания в рукописных хранилищах Болгарии, 

44 СРЕЗНЕВСКИЙ, И. И. Очерк книгопечатания, с. 27–28.
45 ШАФАРИК, П. Й. Расцвет славянской письменности в Булгарии. Пер. c чеш-

ского О. М. Бодянского. – В: Чтения в обществе истории и древностей россий-
ских. Москва, 1847, кн. 2, с. 37–59.



25

Македонии, Афона и Рильского монастыря, русский ученый незадолго до 
окончания своего путешествия посетил Прагу и прожил в ней около пяти 
месяцев. Он сумел установить тесный контакт с П. Й. Шафариком46 и щедро 
делился с ним добытыми на славянском юге новыми научными данными. 
Они нашли свое отражение в лекции, прочитанной П. Й. Шафариком 25 
ноября 1847 г. в Королевском Чешском ученом обществе и, как уже отмеча-
лось, почти сразу же переведенной и изданной на русском языке. 

В своей лекции Шафарик касался лишь древних кириллических 
памятников, памятуя о том, что в отличие от кириллицы, глаголица не ут-
вердилась в Болгарии в качестве системы славянского письма. Ученый по-
лагал, что славянский первоучитель Мефодий в 861 или 862 г. побывал в 
болгарских землях и склонил к христианству болгарского князя Бориса I 
(652–889). Большую роль в распространении веры Христовой в Болгарии, 
по его словам, сыграли ученики Кирилла и Мефодия, особенно те, кто были 
канонизированы как „седмочисленники“47.  Ими являлись  Климент,  Наум 
и Ангеларий, бежавшие в 886 г. из Великой Моравии из–за гонений немец-
ко-латинского духовенства и радушно принятые болгарским князем Бори-
сом. На новой родине они развили активную книжную деятельность. Вна-
чале они обрели кров в болгарской столице Плиске: Климент и Наум в доме 
болярина Эсхача, а Ангеларий у болярина Чеслава. Затем князь Борис от-
правил их утверждать имя Христово в Кутмичевицу: историческую область, 
находившуюся, по словам Шафарика, между Вардаром и Скопье до Валои, 
Костура и Водена. Ею правил наместник Домета, а во главе церкви там был 
поставлен Климент, власть которого распространялась на Охрид, Девол и 
Главиницу. Отправлен был в Македонию и другой кирилло-мефодиевский 
ученик по имени Горазд, поскольку его мощи, согласно В. И.  Григоровичу, 
покоились близ албанского Белграда (Арнаут–Берат).

Большинство этих и других сведений Григорович (а вслед за ним 
и Шафарик) почерпнул из двух греческих житий – пространного и крат-
кого – Климента Охридского, написанных византийскими писателями: ар-
хиепископом XI–XII в. Феофилактом Охридским и жившим в XII–XIII в. 
Димитром Хоматианом. Из этих произведений следовало, что Климент Ох-
ридский подготовил 3500 учеников: чтецов, иподьяконов, дьяконов и свя-
щенников и основал монастырь во имя св. великомученика Пантелеймона. 
Его радением был возведен большой архиепископский храм и два помень-
ше. По данным упомянутых житий, в Болгарии учредили семь епископий, 
и первую из них в 893 г. возглавил епископ Климент. Он почил в Бозе 27 
июля 916 г. и до своей кончины создал множество частично переведенных 
и частично принадлежащих его собственному перу сочинений: похвальные 

46 ЛАПТЕВА, Л. П. Связи В. И. Григоровича с П. Й. Шафариком (по данным перепис-
ки). – В: Studia Bohemica: К 70-летию С. В. Никольского. Москва, 1992, с. 73–83.   

47 Так стали называть позднее канонизированных церковью в качестве святых славянских 
первоучителей Кирилла, Мефодия и их учеников Климента, Савву, Наума, Горазда и Ангелария. 



26

слова на все праздники года, жития прославленных подвижников христи-
анской церкви, части Цветной Триоди от Пасхи до Пятидесятницы. Что же 
касается Триоди Постной, то она, как отмечает Шафарик, была переведена 
ранее каким–то неизвестным книжником. В ряду авторских произведений 
Климента Охридского находится Похвала Клименту Римскому, чьи мощи 
были открыты в Таврии, и Похвала Кириллу и Мефодию – произведение, 
список которого имеется в Москве. Кроме того, ученый упоминает о прос-
транном житии первоучителя Кирилла, обнаруженном В. И. Григоровичем 
в Рильском монастыре48. 

Остановился П. Й. Шафарик и на деятельности кирилло-мефодиев-
ского ученика Наума. Тот также переместился в Кутмичевицу – местность 
между Охридом и Деволом, и обосновался в монастыре, где ныне почи-
вают его мощи. Ему посвящена служба на греческом языке, совершаемая 
ежегодно в день памяти святого 20 июля. Ее текст, по словам Шафарика, 
помещен в греческом Мосхополусском издании 1741 г. Что же касается Ан-
гелария, то об этом святом, по свидетельству ученого, отсутствуют отде-
льные письменные памятники – упоминания о нем имеются лишь в общей 
греческой службе „седмочисленникам“. 

В следующем затем разделе ученый сосредоточил свое внимание на 
учениках „седмочисленников“ и их последователях. В нем центральное место 
он отвел епископу Константину Преславскому и Иоанну Экзарху Болгарскому. 
Первый из них по распоряжению царя Симеона (893–927)49 в 906 г. перевел 
четыре слова против ариан Афанасия Александрийского, а второй – „Шес-
тоднев“ Василия Великого и Севериана Гевальского, богословские сочинения 
„Небеса“ и „Диалектику“ Иоанна Дамаскина, а также начало его „Граммати-
ки“. Кроме того, Иоанну Экзарху принадлежал перевод нескольких слов на раз-
личные христианские праздники. Константин Преславский, по свидетельству 
ученого, является также автором „Азбучной молитвы“, предваряющей его пе-
ревод „Учительного Евангелия“. При этом Шафарик предупреждает читателей 
об опасности перепутать этого книжника с тезоименитым писателем Констан-
тином Костенецким (или Костенским). Второй из них, по словам Шафарика, 
жил в конце XIV – первой трети XV столетия и создал „Сказание о письменах“ 
и житие сербского деспота Стефана Лазаревича, умершего в 1427 г.50 В этом 
же подразделе ученый называет имя и другого болгарского книжника IX–X в.: 
Григория пресвитера. Этот иерарх по распоряжению царя Симеона перевел с 
греческого на славянский язык краткую Гражданственную и Царственную хро-
нику с рассказом о разорении Трои из хроники Иоанна Малалы.

48 ШАФАРИК, П. Й. Расцвет славянской, с. 9.
49 В данном месте ученый приводит еще не утвердившиеся тогда в науке годы правле-

ния Симеона: 888–927. Позднее было установлено, что правлению Симеона предшество-
вало нахождение у власти его брата Владимира Расате (889–893) – старшего сына Бориса I, 
свернутого и ослепленного своим отцом за попытку возврата к язычеству.

50 Там же, с. 15.



27

Упоминается им в этом ряду книжников и имя Тудора Доксова (или 
Дукса), о котором известно, что он побуждал Иоанна Экзарха к переводу 
книг с греческого языка на славянский. В отличие от него, другой болгарский 
книжник X в. по имени Черноризец Храбр оставил о себе творческий след в 
истории благодаря своему полемическому трактату „О письменах“, в кото-
ром отстаивались достоинства славянской азбуки, созданной первоучителем 
Кириллом. Этот трактат попал затем в виленские старопечатные издания Ка-
техизиса 1570 и 1588 г. и перепечатывался снова в 1621, 1637, 1770, 1781 и 
1791 годах. По свидетельству Шафарика, текст произведения недавно издал 
в своем труде и К. Ф. Калайдович. Кроме тех писателей и книжников, имена 
которых ныне известны науке, в Болгарии конца IX–X в. трудилась масса ано-
нимных книжников, не дерзавших ставить свои имена в создаваемых и пе-
реводимых ими произведениях. Именно им, по свидетельству ученого, при-
надлежит заслуга перевода на славянский язык с греческого Общей минеи51, 
Стихираря, Псалтыри с толкованиями Афанасия Александрийского, Феодо-
рита Киррского, Оригена и другие переводы творений св. отцов. Благодаря 
их кропотливому труду появились на свет такие замечательные компендиумы 
из переводных греко-византийских произведений, как „Изборник Симеонов 
1073 г.“, „Златоструй“ и другие известные переводные сборники. 

Наряду с создававшимся корпусом переводных и оригинальных произ-
ведений официальной церковной и придворной литературы, в Болгарии того 
времени появлялась литература и другого рода. Шафарик пишет о многочис-
ленных переводах отреченных или „ложных“ книг, типа „Астролог“, („Марто-
лой“, „Фартолог“), „Сонник“ („Царевы сновидцы“), „Чаровник“, „Громник“, 
„Молнияк“, „Коледник“, „Масленик“, „Волховник“, „Путник“, „Звездочётец“ 
и др. Значительное место среди распространившихся в Болгарии ересей, по 
словам ученого, занимало учение богомилов, которые в разных странах на-
зывались по-разному: бабуны, патарены, манихеи, массалиане, павликяне. В 
болгарских землях вожаками еретических общин являлись попы Богомил и 
Иеремия. Шафарик также сообщал о наличии в Болгарии апокрифических 
Евангелий, Посланий, Откровения Иоаннова или вопросов и ответов Господу 
нашему Иисусу Христу, которое было распространено на Западе епископом 
Назарием и издано затем на латинском языке в Венеции в 1522 г. 

Период расцвета славянской книжности в Болгарии того времени 
Шафарик охарактеризовал как „золотой век“ царя Симеона и выразил уве-
ренность, что известное до сих пор славистам древнеболгарское письмен-
ное наследие представляет собой лишь верхушку айсберга, пока еще скры-
того от их взгляда. „Можно заключать – писал он, – какая жатва ожидает 
славянских филологов, если будет издано в свет больше еще этих памятни-
ков, так же исправно и верно, как это сделано уже с некоторыми“.52 

51 Здесь имелись в виду сборники с образцами служб для различных разрядов святых: 
мучеников, апостолов, анахоретов и т. д. 

52 Там же, с. 23.



28

Накопленные наукой данные о болгарской литературе со временем 
неизбежно должны были вылиться в попытку создания истории ее разви-
тия. Усилия в этом направлении инициировал перевод на русский язык в 
1863 г. труда немецкого ученого Иоганна Шерра (1817–1886) „Allgemeine 
Geschichte der Literatur von den ӓltesten Zeiten bis auf die Gegenwart“. Он вы-
шел в Санкт-Петербурге под названием „Всеобщая история литератур И. 
Шерра“ и был высоко оценен российской общественностью. В анонимном 
обзоре, опубликованном в том же году в № 11 журнала „Отечественные за-
писки“, писалось, что главное предназначение этой книги заключается в 
использовании ее для, преподавания, поскольку она является „самым тол-
ковым и мастерским учебником по своей части“. Но, несмотря на явные 
достоинства, в этом издании имелись и значительные изъяны. Редактиро-
вавший перевод проф. Александр Николаевич Пыпин (1833–1904), будущий 
академик, вице-президент АН и автор свыше 1150 научных работ53 обратил 
внимание на то, что раздел о славянских литературах в труде Шерра крайне 
лаконичен. Материалы о них были помещены в последней главе и занимали 
всего 22 страницы из 556. Пыпин и Спасович сумели с блеском устранить 
этот научный пробел, издав через два года в Санкт-Петербурге 530-странич-
ный „Обзор истории славянских литератур“54. 

Его создание было огромным шагом вперед в развитии тогдашней 
славистики.  Благодаря этому труду славянским литературам впервые было 
определено место в общеевропейском литературном процессе, а российские 
университетские кафедры мировой литературы и кафедры славистические 
получили столь необходимый для них учебник. Выход „Обзора“ одобрило 
большинство критиков. А. Н. Пыпин и В. Д. Спасович получили за него 
Уваровскую премию55. В России она считалась очень престижной.  В 50-е – 
60-е годы XIX в. ее лауреатами стали многие известные ученые: Д. А. Ро-
винский (за труд „История школ русского иконописания до конца XVII в.“, 
1858), И. Е. Забелин (за сочинение „Домашний быт русских царей в XVI и 
XVII столетиях“, 1863), П. А. Лавровский (за работу „Кирилл и Мефодий, 
как проповедники у западных Славян,“ 1864) и др. 

В предисловии к „Обзору“ А. Н. Пыпин писал, что славянские народы 
за редким исключением к тому времени еще не успели сказать свое веское сло-
во в развитии европейской цивилизации из-за отсутствия для этого благопри-

53 БАРСКИЙ, Я. Л. Список трудов акад. А. Н. Пыпина. 1853–1903. Санкт-Пе-
тербург, 1903; Материалы для биографического словаря действительного члена 
Императорской Академии наук А. Н. Пыпина. Ч. 2. Петроград: Рос. АН, 1917.

54 Далее при цитировании болгарского раздела А. Н. Пыпина в этом издании, 
приводим сноски в сокращенном виде: ПЫПИН, А. Н. Обзор, с. 

55 Эта премия была учреждена 1856 г. в честь графа С. С. Уварова – президента Импе-
раторской Российской Академии наук с 1818 по 1855 г., и присуждалась за выдающиеся 
труды по русской и славянской истории, а также драматургии. Этой премии, в частности, 
дважды удостаивался за свои пьесы драматург А. Н. Островский.  



29

ятных исторических условий. Особое место в этом процессе в древнейший 
период он отводил Болгарии, подчеркивая ее крайне важную роль в распрос-
транении в русских землях христианства и византийской образованности. В 
первую очередь, это касалось литературно–книжного языка, в происхожде-
нии которого ученый не сомневался. По его констатации, язык первого сла-
вянского перевода Св. Писания „был народным языком славян болгарских“ 
и „историческое значение этого перевода заключается в том, что болгарский 
язык в первый раз приобрел в нем литературную обработку“. Наряду с этим 
в предисловии отмечалось, что благодаря близости в то время славянских на-
речий, язык болгарский „был легко доступен другим славянским племенам 
и стал общим церковным языком православного славянства“.56 А наличие у 
двух народов общей христианско–византийской веры вело к осознанию ими 
своего племенного родства. Именно поэтому, по мысли А. Н. Пыпина, то, что 
распространялось из Болгарии на Русь, воспринималось как приходящее „из 
одной части одного и того же племени в другую его часть“ и по этой причине 
„русские приняли болгарское письмо и болгарские книги, как „свои“.57

Открывающий „Обзор истории славянских литератур“ болгарский 
раздел насчитывает 40 печатных страниц (§1, с. 50–90). Изложение в нем 
материалов о болгарском литературном развитии предваряется объяснени-
ем причин относительной скудности наличных болгарских литературных 
памятников. Эти причины заключались в исторических бедствиях болгар-
ского народа, в разрушительном османском завоевании их родной земли, в 
культурном одичании болгар под многовековым иноземным игом, в гибели 
большей части болгарского рукописного наследия и фактическим преры-
вании болгарской литературной традиции. По словам А. Н. Пыпина, ныне 
в эпоху всеобщего оживления славянства у болгар „также обнаруживают-
ся признаки жизни, но слабее, чем у кого бы то ни было других славян“, 
и болгарский народ в силу веских исторических причин сегодня является 
наименее развитым в духовном отношении славянским народом. В даль-
нейшем Пыпин, словно уравновешивая сказанное, напоминает читателю о 
том, что именно в Болгарии появился первый славянский царь и был возве-
ден на престол первый славянский патриарх. Усиливает эту интенцию ав-
тора и содержание подраздела о литературе Первого Болгарского царства.   

В этом подразделе представлены практически все наиболее яркие 
болгарские книжники IX–X вв., литературная деятельность, которых позднее 
позволила ученым вслед за П. Й. Шафариком называть эту эпоху „золотым 
веком“ болгарской книжности. Здесь были упомянуты практически все из-
вестные тогда имена и главные литературные сочинения творивших в Бол-
гарии учеников Кирилла и Мефодия и писателей следующего за ними по-
коления: Климента Охридского, Константина Преславского, пресвитера 
Григория, Черноризца Храбра и пресвитера Козьмы. Чувствуется, что А. Н. 

56 ПЫПИН, А. Н. Обзор, с. 34.
57 Там же, с. 28.



30

Пыпин успел проникнуться тем восторгом, который испытывали при сопри-
косновении с болгарскими литературными памятниками первооткрыватели 
славянских древностей К. Ф. Калайдович, П. Й. Шафарик, И. И. Срезнев-
ский, В. И. Григорович, воспринимавшие их как некую „славянскую антич-
ность“, внезапно открывшуюся перед их изумленным взором.      

Однако затем благоприятное впечатление у читателя несколько раз-
веивается, потому что о болгарской литературе эпохи византийского влады-
чества XI–XII вв. у Пыпина не сказано ни слова. А наступившая после из-
бавления от византийцев эпоха Второго Болгарского царства и появившаяся 
тогда болгарская литература (она являлась пиком национального литератур-
ного развития периода Средневековья) охарактеризована автором крайне 
бегло и невыразительно. Он лишь вскользь упоминает о творившем в XIV 
столетии патриархе Евфимии Тырновском, говоря о том, что тот явился созда-
телем нескольких житий и посланий, но они еще не изданы. Такая же карти-
на наблюдается и в отношении евфимиевского ученика Григория Цамблака: 
никаких подробностей о его литературном творчестве в болгарском разделе 
не приводится. Среднеболгарский период болгарского литературного разви-
тия А. Н. Пыпин называет „в основном церковно-догматическим, легендар-
ным и историческим в византийском строго сохранившемся смысле“58, не 
раскрывая при этом содержания предлагаемых им характеристик. 

Следуя далее жанровому принципу изложения материалов, А. Н. 
Пыпин не пытается озаботиться хронологией появления переводных визан-
тийских памятников в контексте болгарской литературы – для него важнее 
то, что они были переведены в Болгарии, влившись затем в рукописные тра-
диции сербов и русских. Ученый уверен в болгарском авторстве переводов 
на славянский язык огромного количества византийских памятников. В их 
число, по его словам, входят „Александрия“, „Троянская притча“, Хроника 
Иоанна Малалы, „Повесть о премудром Акире“, „Девгениево деяние“, „По-
весть о Соломоне и Китоврасе“, „Повесть о Варлааме и Иоасафе“ и многие 
другие. По наблюдению А. Н. Пыпина, благодаря таким переводам (а также 
общей вере и общему литературно-книжному языку) болгарская литература, 
переходившая в Сербию и на Русь, приобрела особое значение. Она служила 
сербам и русским „источником, из которого они брали и готовое содержание, 
и готовые образцы для собственной литературной деятельности“59.

Являясь одним из лучших знатоков русской рукописной апокрифи-
ческой традиции60, А. Н. Пыпин, естественно, уделил значительное внима-
ние болгарской „отреченной“ литературе. Он перечисляет практически все 

58 Там же, с. 56.
59 Там же, с. 57.
60 Напомним здесь, что ученый являлся автором такого классического труда по 

русской апокрифической литературе, как: ПЫПИН, А. Н. Ложные и отреченные 
книги русской старины. – В: Памятники старинной русской литературы, издава-
емые графом Безбородко, вып. III. Санкт-Петербург, 1862. 



31

апокрифические болгарские памятники, представленные в статье П. Й. Ша-
фарика о расцвете болгарской письменности в Болгарии, и добавляет от себя 
несколько новых. Среди „отреченных“ произведений им были упомянуты и 
те, в которых прямо или косвенно проявились воззрения еретиков богоми-
лов и их последователей. Таковыми произведениями он считает „Тайную 
книгу богомилов“, апокриф о Христе–землепашце, легенду о святой Троице, 
апокриф о том, как Иисуса звали в попы, и легенду о крестном древе пресви-
тера Иеремии61. А. Н. Пыпин отмечает широкое распространение богомильства 
на Балканах и в Европе. По его словам, „болгарские басни“ бытовали не то-
лько в родных землях, но и в Боснии, Далмации, Италии, Южной Франции и 
других странах. А в связи с противодействием этой ереси со стороны офици-
альной церкви он не забывает упомянуть и о „Беседе против богомилов“ бол-
гарского пресвитера Козьмы – произведении, которое к тому времени издал 
словенский просветитель И. Кукулевич-Сакцинский62.     

Перескочив через много веков развития литературы у болгар, ученый 
затем сразу приступает к рассказу о появлении „новой“ болгарской литера-
туры. Она, его словам, возникает в первых десятилетиях XIX в. в условиях 
двойного гнета болгар в своих родных землях. В экономическом плане их 
давят османы, а в духовном – греки-фанариоты,63  препятствующие возрож-
дению болгарской национальной церкви. Вокруг этого, по свидетельству 
А. Н. Пыпина, ведется непримиримая борьба в издающейся за границей 
болгарской прессе. Причем раздорами среди православных стремятся вос-
пользоваться униаты и католики с целью вовлечения болгар в лоно своих 
церквей. Печатным органом лагеря болгарских католиков, по словам уче-
ного, является константинопольский журнал „Болгария“, издаваемый под 
влиянием иезуитов Драганом Цанковым, а противовесом ему служил печа-
тавшийся с 1858 г. „Цареградский вестник“ – издание с православной ори-
ентацией, недавно закрытое из–за недостатка средств. Из других важных 
болгарских печатных периодических изданий 40–60-х годов XIX в. А. Н. 
Пыпин упоминает журналы „Забавник“ Константина Огняновича (1845)64, 
„Любословие“ Константина Фотинова (1844) и издававшийся в Москве 
болгарскими студентами  журнал „Братский труд“ (1861–1862).

61 ПЫПИН, А. Н. Обзор, с. 72–75.
62 CUKULJEVIČ–SAKCINSKI, I. Prezvitera Kozmy Slovo o bogomilich i eretich. – 

In: Arkiv za poviesticu jugoslavenskich, 4, 1857, s. 69–97. 
63 Так называли проводников эллинизаторской политики по отношению к балканским 

народам, разработанной высшим греческим духовенством, которое было сконцентрировано 
в константинопольском квартале Фанар.

64 Пыпин не касается содержания журналов, хотя оно отражало меняющиеся 
вкусы читающей болгарской публики. Два выпуска журнала „Забавник“ (Париж, 
1845, 1846), в частности, свидетельствовали о  постепенном усилении светского 
начала по сравнению с религиозным. См.: ЛЕКОВ, Д. Литература, общество, 
култура. Литературно-социлогически и литературно-исторически проблеми на 
българското Възраждане. София: Народна просвета, 1982, с. 31, 77. 



32

Основное место в этом подразделе занимают данные уже известные 
читателю из рассмотренных нами предыдущих публикаций Ю. И. Венелина 
и И. И. Срезневского: ученый перечисляет издания „Молитвенный крин“ 
(1806), „Рыбный букварь“ (1824) Петра Берона и прочее, что уже фигури-
ровало в тексте моей статьи. Новыми сведениями можно считать переводы 
болгарами произведений А. Ф. Вельтмана (правда, без уточнения, каких 
именно), в том числе и переводы болгарского эмигранта Р. Жинзифова, пе-
реложившего на болгарский язык „Слово о полку Игореве“ и несколько сти-
хотворений из „Кобзаря“ Т. Г. Шевченко. В качестве примера попыток бол-
гар создать самостоятельную литературу Пыпин приводит поэму Н. Герова 
„Стоян и Рада“, о которой за двадцать лет до этого писал И. И. Срезневский. 

В последней, третьей по счету, части болгарского раздела „Обзора“ 
речь идет о  фольклоре болгар –  тема, выходящая за рамки моей статьи. 
Отмечу лишь то, что введение в науку болгарских фольклорных материалов 
происходило тогда гораздо быстрее и энергичнее, чем материалов литера-
турных. Это объяснялось существенной разницей в работе фольклористов 
и ученых археографов. Первые могли быстро публиковать целые сборники 
фольклорных материалов65, собранных ими во время экспедиций. А вторые 
месяцами, годами и десятками лет выискивали болгарские литературные 
памятники в составе объемных сборников из неописанных рукописных 
собраний. Вслед за находками они иногда еще более продолжительное вре-
мя пытались разгадать трудные загадки о национальной принадлежности 
анонимных писателей и переводчиков эпохи славянского православного 
Средневековья. Споры о том, был ли тот или иной анонимный славянский 
книжник болгарином, русским или сербом, подчас продолжаются и поныне.   

Таково в целом содержание болгарского раздела А. Н. Пыпина в 
„Обзоре“. Читатель имеет теперь о нем полное представление, и ради это-
го мне пришлось прибегнуть к элементам некоторого пересказа. Но благо-
даря ему для внешнего взора становятся ясными как достоинства данной 
работы Пыпина, так и ее недостатки. К числу первых относится введение 
болгарской и других славянских литератур в контекст общеевропейского 
литературного развития. Можно отметить также стилистическое мастер-
ство автора при изложении литературных материалов и его стремление к их 
максимальному учету. При написании истории литературы того или народа 
ученый становится своего рода художником. Его работа напоминает созда-
ние картины из множества „паззлов“ с разрозненными фрагментами. Они 

65 Отметим, что в качестве ложного контраргумента, здесь можно сослаться 
на жалобы Ю. И. Венелина, сообщавшего В. Априлову, что за два месяца своего 
пребывания в Кишиневе ему удалось записать всего одну болгарскую народную 
песню из–за недоверчивости болгар и их отказов в содействии. См.: РАЙКОВ, Д. 
Юрий Венелин и българското Възраждане. София: НБКМ, 1994, с. 130. На мой 
взгляд, причины неуспеха Венелина крылись в его не очень хорошем знании бол-
гарского языка и неумении сделаться „своим“ для потенциальных комитентов. 



33

должны находиться в пределах досягаемости „художника“ и использованы 
им все без исключения. В противном случае получившаяся в итоге картина 
окажется достаточно смазанной и непонятной в отдельных ее частях. То, 
что в итоге появилось у А. Н. Пыпина в 1865 г. в отношении болгарской 
литературы, напоминает перевернутое коромысло, на двух концах которого 
расположены периоды IX–XI и XIX вв., а в середине – хронологический 
провал с XII по XVIII столетие.  Попытаемся объяснить причины его воз-
никновения и охарактеризовать каждую из них. 

Причины хронологического провала в целом распадаются на три ка-
тегории: а) „нечего“; б) вне пределов досягаемости; в) недоучет. Ученому, 
действительно, нечего было сказать в отношении литературного развития 
болгар XII–XV вв., потому что к этим столетиям и авторам ученые только 
подступали. Болгарский эмигрант Сп. Н. Палаузов, например, в 60–70-е 
годы XIX в.  сообщал в письмах российским ученым А. Е. Викторову и ар-
химандриту Леониду (Кавелину)66 о своем намерении заняться произведе-
ниями болгарских писателей XIV в.: патриарха Евфимия Тырновского и Ио-
асафа митрополита Видинского (Бдинского). В год выпуска А. Н. Пыпиным 
своего „Обзора“ будущему профессору Петербургского университета и 
крупнейшему российскому исследователю творчества патриарха Евфимия 
и его эпохи, Полихронию Агапиевичу Сырку (1855–1905) исполнилось все-
го 10 лет. Он был сыном крестьянина из Бессарабии и учился тогда в Кипри-
ановском монастыре. Евфимиевской темой Сырку займется только в конце 
70–х годов XIX в., а итоги его археографических разысканий в Болгарии67 в 
этой области будут опубликованы ближе к концу столетия68.

То же самое относится и к XVII – первой половине XVIII в., эпохе 
доминирования в болгарской рукописной традиции так называемых „да-
маскинов“. В их основе лежал переведенный на болгарский язык сборник 
проповедей греческого проповедника XVI в. Дамаскина Студита, который 
трансформировался затем в сборники смешанного содержания. В них стали 
включать произведения, принадлежащие не только упомянутому греческо-
му писателю, но и других авторов. Российские слависты обратили на них 
свое внимание только в конце XIX в., интересуясь главным образом особен-

66 КРУТОВА, М. Переписка болгар Палаузовых с выдающимися деятелями 
русской книжной культуры 30-х–70-х годов XIX в. (на материале ОР РГБ). – В: 
Маршрути на книжовно общуване между източните и южните славяни (XI–XXI 
век). Международна научна конференция. 21–22 ноември. София, 2019. София: 
ИЦ „Боян Пенев“, 2020, с. 210–211.

67 [СЫРКУ, П. А.]. К истории исправления книг в Болгарии в XIV в. Исследование П. 
А. Сырку. Литургические труды патриарха Евфимия Тырновского. Тексты собраны П. А. 
Сырку. Санкт-Петербург: Типография АН, 1890.

68 [СЫРКУ, П. А.]. К  истории исправления книг в Болгарии XIV в. Исследование 
П. А. Сырку. Время и жизнь патриарха Евфимия Тырновского. Санкт-Петербург: 
Типография АН, 1898. 



34

ностями эволюции в них болгарского народного языка и путями распрос-
транения этого вида сборников на Балканах69.

Самый значительный памятник болгарской литературы середины 
XVIII в. – завершенная в 1762 г. афонским монахом Паисием Хилендар-
ским „История славяноболгарская“. Она представляла собой манифест 
болгарского Национального возрождения, в котором ее автор ставил перед 
родным народом три главные цели: возрождение национального государ-
ства и национальной церкви плюс развитие национального просвещения 
посредством создания сети светских школ с преподаванием на болгарском 
языке. Из-за отсутствия типографий в болгарских землях „История славя-
ноболгарская“ распространялась рукописным способом, но уже в 1844 г. 
пространные извлечения из нее издал в Буде под названием „Царственник“ 
болгарский просветитель Христаки Павлович (1804–1846). Он был рильс-
ким монахом, занимался учительством в дунайском городе Свиштове, напи-
сал множество учебников и сумел преобразовать местную славяно-эллин-
скую школу в славяно–болгарскую. Но А. Н. Пыпину находившийся вне 
пределов его досягаемости „Царственник“, видимо, остался неизвестным. 
Тем не менее ученый не мог не знать о существовании Паисиевской исто-
рии, как таковой. На титульном листе опубликованного в 1863 г. Р. Жинзи-
фовым „Новоболгарского сборника“ своеобразным эпиграфом на болгарс-
ком языке красовалось знаменитое Паисиевское изречение „О, неразумный, 
юродивый! Почто срамишься называться болгарином и не читаешь на бол-
гарском языке, и не говоришь на нем?“ с указанием источника: „История 
славяноболгарская, 1762“. Вопрос заключался в том, в какой степени А. Н. 
Пыпин был готов отнести это сочинение Паисия к разряду литературных 
произведений. То же самое касается и изданного Сп. Н. Палаузовым болгар-
ского церковно–юридического памятника XIII в. „Синодик царя Борила“70.

Вне пределов досягаемости А. Н. Пыпина, скорее всего, был тогда 
и замечательный памятник болгарской литературы начала XIX в. „Автоби-
ография“ Софрония, епископа Врачанского (1765–1813). Это произведение 
было создано автором в 1805 г. в житийном жанре, о чем свидетельствует 
его аутентичное заглавие: „Житие и страдания грешнаго Софрония“71. Оно 
стоит в ряду сочинений, типичных для переходного периода в развитии сла-

69 ЛАВРОВ, П. А. Дамаскин Студит и сборники его имени „дамаскины“ в югославян-
ской письменности. Одесса, 1899. О месте дамаскинов в истории болгарской литературы 
см.: КАЛИГАНОВ, И. И. Традиции старой письменности и возникновение новой болгар-
ской литературы. – В:  И. И. КАЛИГАНОВ. Веков связующая нить. Вопросы истории и 
поэтики славянских литератур и культур. Москва: Ин-кварто, 2005, с. 232–235. 

70 ПАЛАУЗОВ, С. Н. Синодик царя Бориса. Рукопись XIV века. – Български 
книжици, I., 1858, с. 195–208; 2., с. 225–236.

71 Прекрасное издание этого памятника на русском языке см.: СОФРОНИЙ 
ВРАЧАНСКИЙ. Жизнеописание. Издание подготовили Н. М. Дылевский, А. Н. 
Робинсон. Ленинград: Наука, 1976.                                                                                      



35

вянских литератур от Средневековья к Новому времени. В нем имеется ряд 
черт, сходных, например, с житием русского протопопа Аввакума последней 
трети XVII в.72 Указанное произведение Софрония более полувека остава-
лось в единственном списке – автографе писателя, пока его текст не опубли-
ковал в 1861 г. в своей газете „Дунавскый Лебед“ болгарский революционер 
Г. С. Раковский (1821–1867). Упомянутая газета выходила в Белграде около 
полутора лет, и ее экземпляры вряд ли имелись в библиотеках России. Ана-
логичным образом А. Н. Пыпин мог не знать и о поэме „Лесной путник“ са-
мого Раковского, который публиковал ее по частям в различных болгарских 
периодических изданиях с конца 50-х по начало 60-х годов XIX в.

И, наконец, отдельные памятники болгарской средневековой и „но-
вой“ литературы не были учтены А. Н. Пыпиным, хотя сведения о них, 
казалось бы, лежали на поверхности. Здесь в первую очередь следует ска-
зать о „Житии Георгия Нового Софийского“ – весьма знаменательном па-
мятнике болгарской литературы, созданном софийским пресвитером Пейо 
в XVI в. Во-первых, он обозначил линию развития болгарской литературы 
с тенденцией на использование народного языка: „для простых людей 
просто и написал“, как декларировал сам Пейо в своем сочинении. Во-
вторых, его появление свидетельствовало о трансформации житийного 
жанра в некое подобие „новой“ литературы. Ему присущи насыщенность 
контента людской средой, активное участие самого автора в описываемых 
событиях, использование им элементов „реализма“ и попытки объяснить 
логику поступков героев с точки зрения психологии. И в третьих, оно от-
личается чрезвычайной актуальностью для той эпохи. В сочинении речь 
идет о гибели восемнадцатилетнего юноши Георгия, сожженного турка-
ми в Софии в 1515 г. за отказ принять ислам, а проблема исламизации 
подневольного болгарского населения в Османской империи периодиче-
ски обострялась. Опубликованные тексты жития Георгия Нового к 1865 
г. уже имелись. За десять лет до выхода „Обзора“ житие и службу муче-
ника издал в Самокове национальный первопечатник Никола Карастоя-
нов73. Кроме того, в канун появления „Обзора“ еще один южнославянский 
список памятника XVIII в. опубликовал в России ученый А. Ф. Гильфер-
динг74, с которым А. Н. Пыпин был хорошо знаком. 

Возможно, многое уяснилось бы и для самого А. Н. Пыпина при 
его ознакомлении с содержанием тех болгарских изданий, о которых он 
сообщал читателю. Так, например, в „Деннице новоболгарского образо-
вания“ (1841) В. Априлова приводились тексты двух стихотворных со-

72 КАЛИГАНОВ, И. И. Традиции старой…, с 248.
73 КАРАСТОЯНОВ, Н. Служба с житием и страданием святаго великомученика Геор-

гия Нового. Самоков, 1855.
74 ГИЛЬФЕРДИН, А. Ф. Болгарское житие Георгия Нового Софийского. – В: 

Летопись занятий Археографической комиссии. 1862–1863. Санкт-Петербург, 
1864. Вып. II. Приложения, с. 1–24. 



36

чинений, посвященных Ю. И. Венелину: „Ода Ю. И. Венелину“ (1837) 
и „Рыдание на смерть Ю. И. Венелина“ (1839). Обе они принадлежали 
перу, в сущности, первого “нового” болгарского поэта Георгия Пешако-
ва (1785–1854), почти всю жизнь прожившего в эмиграции в Валахии и 
Румынии. Он был полиглотом, писал не только на болгарском языке, но 
и на румынском и греческом, однако большинство его произведений при 
жизни не были изданы. Из того, что все-таки было тогда напечатано на 
болгарском языке, можно привести еще пять стихотворений, вошедших 
в издание 1855 г. П. А. Бессонова „Болгарские песни из сборников Ю. И. 
Венелина, Н. Д. Катранова и других болгар“. Опубликованные в нем сен-
тиментальные стихи Г. Пешакова являются подражательными и во многом 
ученическими. Но это не перечеркивает его пальму первенства как перво-
го „нового“ болгарского стихотворца, пусть и не поднявшегося со ступени 
ремесленничества на более высокую ступень мастера75. 

Можно привести и другие мелкие недочеты А. Н. Пыпина подоб-
ного рода, но это было бы несправедливым по отношению к нему, как 
ученому. Нельзя забывать тот факт, что он был филологом достаточно 
широких интересов, а не профильным болгаристом, отслеживающим 
все болгаристические публикации по проблематике. Следует принимать 
во внимание и то, что создание им совместно с В. Д. Спасовичем „Обзо-
ра“ было осуществлено в самые сжатые сроки, и перед ним стояла задача 
рассказать читателю о развитии всех славянских литератур за исключени-
ем польской. И самое главное: многие из имевшихся в „Обзоре“ лакун и 
недосказанностей А. Н. Пыпин сумел устранить во втором, значительно 
расширенном и дополненном двухтомном издании труда, который вышел 
в Санкт-Петербурге в 1879 и 1881 гг. под названием „История славянских 
литератур“. Этот вариант труда вызвал большой интерес в научном и пре-
подавательском мире и на протяжении всего лишь трех лет был переведен 
на чешский (Прага, 1880–1882), немецкий (Лейпциг, 1880–1884), францу-
зский (Париж, 1881) и лужицкий (Будишин, 1881) языки76. Переводы серб-
ского и болгарского разделов из „Истории“ появились в Сербии в Болга-
рии. Болгарский перевод осуществил некто Георгий Колушский, личность 
которого до сих пор не идентифицирована77. Подробное рассмотрение 
второго варианта болгарского раздела А. Н. Пыпина 1879 г. послужит те-
мой другой моей публикации. 

75 БАЕВА, С., И. КОНЕВ. Георги Хаджитомов Пешаков. Живот и дело. – Лите-
ратурна мисъл, XIV, 1970, №. 1, с. 100.

76 Славяноведение в дореволюционной России. Биобиблиографический словарь. 
Отв. ред. В. А. Дьяков. Москва: Наука. 1979, с. 287.

77 DOBBELEER, M. de. Translation and/or Adaptation? Georgi Kolushki’s Bulgarian 
Version (1884) of Aleksandr Pypin’s Literary History of the Bulgarians. – В: Маршрути на 
книжовно общуване между източните и южните славяни (XI–XXI век), с. 289–306.



37

ЛИТЕРАТУРЫ
БАЕВА, С., И. КОНЕВ. Георги Хаджитомов Пешаков. Живот и дело. – 

Литературна  мисъл, XIV, 1970, № 1, с. 83–101. [BAEVA, S., I. KONEV. Georgi 
Hadzhitomov Peshakov. Zhivot i delo. – Literaturna  misal,  XIV, 1970, No 1, s. 83–101.]

БАРСКИЙ, Я. Л. Список трудов акад. А. Н. Пыпина. 1853–1903. 
Санкт-Петербург, 1903. [BARSKIY, Ya. L. Spisok trudov akad. A. N. Pypina. 1853–
1903. Sankt-Peterburg, 1903.]

БАРСУКОВ, Н. Жизнь и труды М. П. Погодина. Кн. 2. Санкт-Петербург, 
1889. [BARSUKOV, N. Zhizn’ i trudy M. P. Pogodina. Kn. 2. Sankt-Peterburg, 1889.]

БЕРНШТЕЙН, С. Б. Из истории русского славяноведения. Виктор Ивано-
вич Григорович. – В: Известия отделения литературы и языка АН. Москва, 1976, 
т. 35, вып. 6, с. 533–538. [BERNSHTEYN, S. B. Iz istorii russkogo slavyanovedeniya. 
Viktor Ivanovich Grigorovich. – V: Izvestiya otdeleniya literatury i yazyka AN. Moskva, 
1976, t. 35, vyp. 6, s. 533–538.]

БЕРОН, П. Буквар с различни поучения, собрани от Петра Х. Беровича за бол-
гарските училища. Напечата ся сас помощта на г. Антоньова Иоановича  в годе 1824. 
[BERON, P. Bukvar s razlichni poucheniya, sobrani ot Petra H. Berovicha za bolgarskite 
uchilishta. Napechata sya sas pomoshta na g. Anton’ova Ioanovicha  v gode 1824.]

БИЛУНОВ, Б. Н. К истории „Болгарской дружины“ – организации 
болгарских студентов в Московском университете. – В: Центральная и Юго-Вос-
точная Европа в Новое время. Москва: Наука, 1974, с. 182–194. [BILUNOV, B. N. 
K istorii “Bolgarskoy druzhiny” – organizatsii bolgarskikh studentov v Moskovskom 
universitete. – V: Tsentral’naya i Yugo-Vostochnaya Evropa v Novoye vremya. Moskva: 
Nauka, 1974, s. 182–194.] 

ВЕНЕЛИН, Ю. И. Конспект преподавания истории славянского языка и ли-
тературы вообще, составленный по определению Совета Московского университета 
от 2-го мая 1834 г. Рукопись Ю. И. Венелина и отзыв на нее П. А. Лаврова. (б. м.), 
(б. г.). [VENELIN, Yu. I. Konspekt prepodavaniya istorii slavyanskogo yazyka i literatury 
voobshte, sostavlennyi po opredeleniyu Soveta Moskovskogo universiteta ot 2-go maya 
1834 g. Rukopis Yu. I. Venelina i otzyv na neye P. A. Lavrova. (b. m.), (b. g.).]

ВЕНЕЛИН, Ю. И. О зародыше новой болгарской литературы. Москва: 
Типография Н. Степанова, 1838. [VENELIN, Yu. I. O zarodyshe novoy bolgarskoy 
literatury. Moskva: Tipografiya N. Stepanova, 1838.]

Грамматика нынешнего болгарского наречия Ю. И. Венелина. Публикация 
[и вступит. статья: с. V–XXII] подготовлена Г. К. Венедиктовым. Москва: Институт 
славяноведения и балканистики РАН, 1997. [Grammatika nyneshnego bolgarskogo 
narechiya Yu. I. Venelina. Publikatsiya [i vstupit. stat’ya: s. V–XXII] podgotovlena G. K. 
Venediktovym. Moskva: Institut slavyanovedeniya i balkanistiki RAN, 1997.]

ГИЛЬФЕРДИНГ, А. Ф. Болгарское житие Георгия Нового Софийского. – В: 
Летопись занятий Археографической комиссии. 1862–1863. Санкт-Петербург, 1864, 
вып. II. Приложения, с. 1–24. [GIL’FERDING, A. F. Bolgarskoye zhitiye Georgiya 
Novogo Sofiyskogo. – V: Letopis’ zanyatiy Arkheograficheskoy komissii. 1862–1863. 
Sankt-Peterburg, 1864, vyp. II. Prilozheniya, s. 1–24.]

ГРИГОРОВИЧ, В. И. Краткое обозрение славянских литератур. – В: 



38

Ученые записки Казанского университета. Казань: Университетская типогра-
фия, 1841, кн. I, с. 93–153. [GRIGOROVICH, V. I. Kratkoye obozreniye slavyanskih 
literatur. – V: Uchenyye zapiski Kazanskogo universiteta. Kazan’: Universitetskaya 
tipografiya, 1841, kn. I, s. 93–153.]

ГРИГОРОВИЧ, В. И. Опыт изложения литературы словен в ее главней-
ших периодах. – В: Ученые записки Казанского университета за 1842 г. Казань: 
Университетская типография, 1843, кн. 3. [GRIGOROVICH, V. I. Opyt izlozheniya 
literatury sloven v yeye glavneyshih periodah. – V: Uchenyye zapiski Kazanskogo 
universiteta za 1842 g. Kazan’: Universitetskaya tipografiya, 1843, kn. 3.]

ГРИГОРОВИЧ, В. И. Изыскания о славянских апостолах, произведенные 
в странах Европейской Турции. – В: Журнал министерства народного просве-
щения, т. 53, Москва, 1847, № 2, с. 1–28. [GRIGOROVICH, V. I. Izyskaniya o 
slavyanskih apostolah, proizvedennyye v stranah Evropeyskoy Turtsii. – V: Zhurnal 
ministerstva narodnogo prosveshteniya, t. 53, Moskva, 1847, No 2, s. 1–28.]

ГРИГОРОВИЧ, В. И. Службы святым Кириллу и Мефодию: Древнеславян-
ский памятник, дополняющий житие Свв. Апостолов Кирилла и Мефодия. Казань: 
Университетская типография, 1862. [GRIGOROVICH, V. I. Sluzhby svyatym Kirillu i 
Mefodiyu. Drevneslavyanskiy pamyatnik, dopolnyayushtiy zhitiye Svv. Apostolov Kirilla 
i Mefodiya. Kazan’: Universitetskaya tipografiya, 1862.]

ГРИГОРОВИЧ, В. И. и развитие славяноведения в России: матери-
алы „круглого стола“ с международным участием, посвященного 200-летию 
со дня рождения ученого. Казань, 10 апреля 2015 г. [V. I. Grigorovich i razvitiye 
slavyanovedeniya v Rossii: materialy “kruglogo stola” s mezhdunarodnym uchastiyem, 
posvyashtennogo 200-letiyu so dnya rozhdeniya uchenogo. Kazan’, 10 aprelya 2015 g.]

ГЮЗЕЛЕВ, В., Х. КОЛАРОВ. Списък на трудовете на Спиридон Н. Палаузов. – 
В: Известия на Българското историческо дружество, кн. XXIX, София, 1974, с. 
157–160. [GYUZELEV, V., H. KOLAROV. Spisak na trudovete na Spiridon N. Palauzov. – 
V: Izvestiya na Balgarskoto istorichesko druzhestvo, kn. XXIX, Sofia, 1974, s. 157–160.]

ДОБРОВСКИЙ, Й. Грамматика славянского языка по древнему наречию. 
Ч. 1–3. Санкт Петербург, 1833–1834. [DOBROVSKIY, J. Grammatika slavyanskogo 
yazyka po drevnemu narechiyu. Ch. 1–3. Sankt Peterburg, 1833–1834.]

ДОБРОВСКИЙ, Й. Кирилл и Мефодий, славянские первоучители. Исто-
рико-критическое исследование. Москва, 1825. [DOBROVSKIY, J Kirill i Mefodiy, 
slavyanskiye pervouchiteli. Istoriko-kriticheskoye issledovaniye. Moskva, 1825.]

ЕРИХОНОВ, Л. С. К. Жинзифов и П. И. Бартенев. – В: Известия на Институ-
та за литература. Кн. XVI, София, 1965, с. 163–190. [ERIHONOV, L. S. K. Zhinzifov i P. 
I. Bartenev. – V: Izvestiya na Instituta za literatura. Kn. XVI. Sofia, 1965, s. 163–190.]	

ЖИНЗИФОВ, Р. Новобългарска сбирка. Москва, 1863. [ZHINZIFOV, R. 
Novobalgarska sbirka. Moskva, 1863.]

ЖИНЗИФОВ, Р. Публицистика. Т. 2. София: Институт за литеатура – БАН, 
1964. [ZHINZIFOV, R. Publitsistika. T. 2. Sofia: Institit za literature – BAN, 1964.]

ЗЛАТАРСКИ, В. Даскал Карастоянович и неговата печатница. – В: Перио-
дическо списание, № 66, София, 1905. [ZLATARSKI, V. Daskal Karastoyanovich i 
negovata pechatnitsa. – V: Periodichesko spisaniye, No 66, Sofia, 1905.]



39

[КАЙДАНОВ, И.] Кратко начертание на всеобщата история от Иван 
Кайданов. Будин, 1836. [[KAIDANOV, I.] Kratko nachertaniye na vseobshchata 
istoriya ot Ivan Kaidanov. Budin, 1836.]

КАЛАЙДОВИЧ, К. Ф. Иоанн ексарх болгарский. Исследование, объясняю-
щее историю славянского языка и литературы IX–X столетий. Москва: Типо-
графия С. Селивановского, 1824. [KALAYDOVICH, K. F. Ioann Eksarkh bolgarskiy. 
Issledovaniye, ob’yasnyayushcheye istoriyu slavyanskogo yazyka i literatury IX–X 
stoletiy. Moskva: Tipogrfiya S. Selivanovskogo, 1824.]

КАЛИГАНОВ, И. И. Традиции старой письменности и возникновение 
новой болгарской литературы. – В: И. И. КАЛИГАНОВ: Веков связующая нить. 
Вопросы истории и поэтики славянских литератур и культур. Москва: Ин-кварто, 
2005, с. 220–256. [KALIGANOV, I. I. Traditsii staroy pis’mennosti i vozniknoveniye 
novoy bolgarskoy literatury. – V:  I. I. KALIGANOV: Vekov svyazuushchaya nit’. 
Voprosy istorii i poetiki slavyanskih literatur i kul’tur. Moskva: In-kvarto, 2005.]

КАЛИГАНОВ, И. И. Георгий Новый у восточных славян. Москва: Индрик, 
2000. [KALIGANOV, I. I. Georgiy Novyy u vostochnykh slavyan. Moskva: Indrik, 2000.]

КАРАВЕЛОВ, Л. Библиография современной болгарской литературы. –  
В: Библиографические записки. Москва, 1861, т. III, № 9, с. 277–280; № 15, с. 
467–471. [KARAVELOV, L. Bibliografiya sovremennoy bolgarskoy literatury. – V: 
Bibliograficheskiye zapiski. Moskva, 1861, t. III, No 9, s. 277–280; No 15, s. 467–471.]

КАРАВЕЛОВ, Л. Болгарская журналистика. – В: Московские ведомости, 
1862, № 153-154. [KARAVELOV, L. Bolgarskaya zhurnalistika. – V:  Moskovskiye 
vedomosti, 1862, No 153-154.] 

КАРАСТОЯНОВ, Н. Служба с житием и страданием святаго великому-
ченика Георгия Нового. Самоков, 1855. [KARASTOYANOV, N. Sluzhba s zhitiyem i 
stradaniyem svyatago velikomuchenika Georgiya Novogo. Samokov, 1855.]

Кирилло-Мефодиевский сборник в память совершившегося тысячелетию 
славянской письменности и христианства в России. Издан М. П. Погодиным. 
Москва: Московская Синодальная типография, 1865. [Kirillo–Mefodiyevskiy sbornik 
v pamyat’ sovershivshegosya tysyacheletiyu slavyanskoy pis’mennosti i hristianstva v 
Rossii. Izdan M. P. Pogodinym. Moskva: Moskovskaya Sinodal’naya tipografiya, 1865.]

КОЧУБИНСКИЙ А. А. Виктор Иванович Григорович (1815–1876) в 
истории славяноведения. – В: Записки Новороссийского университета, т. 59, ч. 
2. Одесса, 1893, с. 24–50. [KOCHUBINSKIY, A. A. Viktor Ivanovich Grigorovich 
(1815–1876) v istorii slavyanovedeniya. – V: Zapiski Novorossiyskogo universiteta, t. 
59, ch. 2. Odessa, 1893, s. 24–50.]

КРУТОВА, М. Переписка болгар Палаузовых с выдающимися деятелями 
русской книжной культуры 30-х–70-х годов XIX в. (на материале ОР РГБ). – В: 
Маршрути на книжовно общуване между източните и южните славяни (XI–XXI 
век). Международна научна конференция. 21–22 ноември. София, 2019. Съст. 
и ред. Анисава Милтенова, Игор Калиганов. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2020, с. 
207–216. [KRUTOVA, M. Perepiska bolgar Palauzovyh s vydayushtimisya deyatelyami 
russkoy knizhnoy kul’tury 30-h–70-h godov XIX v. (na materiale OR RGB). – V: 
Marshruti na knizhovno obshchuvane mezhdu iztochnite i yuzhnite slavyani (XI–XXI 



40

vek). Mezhdunarodna nauchna konferentsiya. 21–22 noyemvri. Sofia, 2019. Sast. i red. 
Anisava Miltenova, Igor Kaliganov. Sofia: Boyan Penev, 2020, s. 207–216.]

КУТИНЧЕВ, С. Печатарството в България. София: Държавна пе-
чатница, 1920. [KUTINCHEV, S. Pechatarstvoto v Balgariya. Sofia: Darzhavna 
pechatnitsa, 1920.]

ЛАВРОВ, П. А. Дамаскин Студит и сборники его имени „дамаскины“ в 
югославянской письменности. Одесса: [б. и.], 1899. [LAVROV, P. A. Damaskin Studit i 
sborniki yego imeni “damaskiny” v yugoslavyanskoy pis’mennosti. Odessa, 1899.]

ЛАМАНСКИЙ, В. И. О некоторых славянских рукописях в Белграде, 
Загребе и Вене с филологическими и историческими примечаниями. – В: Записки 
Академии наук, т. VI, Санкт-Петербург, 1864, кн. 1, с. 1–167. [LAMANSKIY, V. I. 
O nekotoryh slavyanskih rukopisyah v Belgrade, Zagrebe i Vene s filologicheskimi i 
istoricheskimi primechaniyami. – V: Zapiski Akademii nauk. Sankt-Peterburg, 1864, t. 
VI, kn. 1, s. 1–167.] 

ЛАПТЕВА, Л. П. Связи В. И. Григоровича с П. Й. Шафариком (по данным 
переписки). – В: Studia Bohemica: К 70-летию С. В. Никольского. Москва, 1992, 
с. 73–83. [LAPTEVA, L. P. Svyazi V. I. Grigorovicha s P. Y. Shafarikom (po dannym 
perepiski). – V: Studia Bohemica: K 70-letiyu S. V. Nikol’skogo. Moskva, 1992, s. 73–83.]

ЛАПТЕВА, Л. П. История славяноведения в России в XIX веке. Мос-
ква: Индрик, 2005. [LAPTEVA, L. P. Istoriya slavyanovedeniya v Rossii v XIX veke. 
Moskva: Indrik, 2005.]

ЛЕКОВ, Д. Райко Жинзифов. Литературно-критически очерк. София: 
Български писател, 1979. [LEKOV, D. Rayko Zhinzifov. Literaturno-kriticheski 
ocherk. Sofia: Balgarski pisatel, 1979.]

ЛЕКОВ, Д. Литература, общество, култура. Литературно-социологиче-
ски и литературно-исторически проблеми на българското Възраждане. София: 
Народна просвета, 1982. [LEKOV, D.  Literatura, obshchestvo, kultura. Literaturno-
sotsilogicheski i literaturno-istoricheski problemi na balgarskoto Vazrazhdane. Sofia: 
Narodna prosveta, 1982.]

Материалы для биографического словаря действительного члена Импе-
раторской Академии наук А. Н. Пыпина. Ч. 2. Петроград: Рос. АН, 1917. [Materialy 
dlya biograficheskogo slovarya deystvitel’nogo chlena Imperatorskoy Akademii nauk A. 
N. Pypina. Ch. 2. Petrograd: Ros. AN, 1917.]

НИКУЛИНА М. В. Путешествие Ю. И. Венелина в Болгарию и его место в 
начальной истории болгаристики. – В: Ю. И. Венелин в Болгарском Возрождении. Ин-
ститут славяноведения и балканистики РАН. Москва, 1998, с. 122–147. [NIKULINA M. 
V. Puteshestviye Yu. I. Venelina v Bolgariyu i yego mesto v nachal’noy istorii bolgaristiki. – 
V: Yu. I. Venelin v Bolgarskom Vozrozhdenii. Moskva, 1998, s. 122–147.]

Отчет о девятом присуждении премии графа Уварова 25 сентября 1866 
года. Санкт-Петербург, 1867. [Otchet o devyatom prisuzhdenii premii grafa Uvarova 
25 sentyabrya 1866 goda. Sankt-Peterburg, 1867.]

ПАЛАУЗОВ, С. Н. Век болгарского царя Симеона. Санкт-Петербург: Импер. АН, 
1852. [PALAUZOV, S. N. Vek bolgarskogo tsarya Simeona. Sankt-Peterburg: Imper. AN, 1852.]

ПАЛАУЗОВ, С. Н. Синодик царя Бориса. Рукопись XIV века. – В.: Българ-



41

ски книжици, I, 1858, с. 195–208; II, с. 225–236. [PALAUZOV, S. N. Sinodik tsarya 
Borisa. Rukopis’ XIV veka. – V: Balgarski knizhitsi, 1858, I, s. 195–208; II, s. 225–236.]

Памяти И. И. Срезневского. Кн. I. Петроград, 1916. [Pamiati I. I. 
Sreznevskogo. Kn. I. Petrograd, 1916.]

[ПЕТРОВСКИЙ, С. Н.] Библиографический список печатных трудов 
Виктора Ивановича Григоровича. – В: Известия отделения русского языка и сло-
весности, Санкт-Петербург, 1914. т. 19, кн. 3, с. 261–296. [[PETROVSKIY, M. P.] 
Bibliograficheskiy spisok pechatnyh trudov Viktora Ivanovicha Grigorovicha. – V: Izvestiya 
otdeleniya russkogo yazyka i slovesnosti, Sankt-Peterburg, 1914, t. 19, kn. 3, s. 261–296.]

[ПЕТРОВСКИЙ, М. П.] Григорович и Прейс. – В: Известия отделения 
русского языка и словесности. Санкт-Петербург, 1897, т. 2, кн. 3, с. 722–744. 
[[PETROVSKIY, M. P.] Grigorovich i Preys. – V: Izvestiya otdeleniya russkogo yazyka 
i slovesnosti. Sankt-Peterburg. 1897, t. 2, kn. 3, s. 722–744.]

ПЕТРУНЬ, Ф. Е. К библиографии печатных трудов В. И. Григорови-
ча. – В:  Отделение по русскому языку и словесности. Ленинград: АН СССР, 
1929, т. 2, кн. 1, с. 337–345. [PETRUN’, F. E. K bibliografii pechatnykh trudov V. 
I. Grigorovicha. – V:  Otdeleniye po russkomu yazyku i slovesnosti. Leningrad: AN 
SSSR, 1929, t. 2, kn. 1, s. 337–345.]

Письма из Болгарии, писанные Н. Г. [Н. Палаузов]. Одесса, 1854. [Pis’ma iz 
Bolgarii, pisannyye N. G.  [N. Palauzov]. Odessa, 1854.]

ПЫПИН, А. Н. Ложные и отреченные книги русской старины. Памят-
ники старинной русской литературы, издаваемые графом Безбородко, вып. III. 
Санкт-Петербург, 1862. [PYPIN, A. N. Lozhnyye i otrechennyye knigi russkoy stariny. 
Pamyatniki starinnoy russkoy literatury, izdavayemyye grafom Bezborodko, vyp. III. 
Sankt-Peterburg, 1862.]

ПЫПИН, А. Н., В. Д. СПАСОВИЧ. Обзор истории славянских литератур. 
Санкт-Петербург: Типография Бакста, 1865. [PYPIN, A. N., V. D. SPASOVICH. 
Obzor istorii slavyanskih literatur. Sankt-Peterburg: Tipografiya Baksta, 1865.]

ПЫПИН, А. Н., В. Д. СПАСОВИЧ. История славянских литератур. 
Санкт-Петербург: Типография Стасюлевича, т. I, 1879; т. 2, 1881. [PYPIN, A. 
N., V. D. SPASOVICH. Istoriya slavyanskih literatur. Sankt-Peterburg: Tipografiya 
Stasyulevich, 1879, t. I, 1879; t. 2, 1881.]

РАЙКОВ, Б. Абагар на Филип Станиславов. Рим, 1651. София: Народна 
просвета, 1979. [RAYKOV, B. Abagar na Filip Stanislavov. Rim, 1651. Sofia: Narodna 
prosveta, 1979.]

РАЙКОВ, Д. Юрий Венелин и българското Възраждане. София: НБКМ, 
1993. [RAYKOV, D. Yuriy Venelin i balgarskoto Vazrazhdane. Sofia: NBKM, 1993.]

СЛАВЕЙКОВ, П. Габровското училище и неговите първи попечители. 
Цариград, 1866. [SLAVEYKOV, P. Gabrovskoto uchilishte i negovite parvi popechiteli. 
Tsarigrad, 1866.]

Славяноведение в дореволюционной России. Биобиблиографический словарь. 
Отв. ред. В. А. Дьяков. Москва: Наука, 1979. [Slavyanovedeniye v dorevolyutsionnoy 
Rossii. Biobibliograficheskiy slovar’. Otv. red. V. A. D’yakov. Moskva: Nauka, 1979.]



42

СОФРОНИЙ ВРАЧАНСКИЙ. Жизнеописание. Издание подготови-
ли Н. М. Дылевский, А. Н. Робинсон. Ленинград: Наука, 1976. [SOFRONIY 
VRACHANSKIY. Zhizneopisaniye. Izdaniye podgotovili N. M. Dylevskiy, A. N. 
Robinson. Leningrad: Nauka, 1976.]

СРЕЗНЕВСКИЙ, И. И. Очерк книгопечатания в Болгарии. Санкт-Петербург, 
1846. [SREZNEVSKIY, I. I. Ocherk knigopechataniya v Bolgarii. Sankt-Peterburg, 1846.]

[СЫРКУ, П. А.]. К истории исправления книг в Болгарии в XIV в.  Иссле-
дование П. А. Сырку. Литургические труды патриарха Евфимия Тырновского. 
Тексты собраны П. А. Сырку. Санкт-Петербург: Типография АН, 1890. [[SYRKU, 
P. A.]. K istorii ispravleniya knig v Bolgarii v XIV v. Issledovaniye P. A. Syrku. 
Liturgicheskiye trudy patriarkha Yevfimiya Tyrnovskogo. Teksty sobrany P. A. Syrku. 
Sankt-Peterburg: Tipografiya AN, 1890.]

[СЫРКУ, П. А]. К истории исправления книг в Болгарии XIV в. Исследова-
ние П. А. Сырку. Время и жизнь патриарха Евфимия Тырновского. Санкт-Петер-
бург: Типография АН, 1898. [[SYRKU, P. A]. K istorii ispravleniya knig v Bolgarii 
XIV v. Issledovaniye P. A. Syrku. Vremya i zhizn’ patriarha Yevfimiya Tyrnovskogo. 
Sankt-Peterburg: Tipografiya AN, 1898.]

УНДОЛЬСКИЙ, В. М. Константин, епископ Болгарский, ученик Ме-
фодия. – В: Чтения в обществе истории и древностей российских. Москва, 
1846, кн. 1. Протоколы: № VIII, с. XIX; кн. 2. Протоколы: № 5 от 26 января 
1846 г., с. II. [UNDOL’SKIY, V. M. Konstantin, episkop Bolgarskiy, uchenik 
Mefodiya. – V:  Chteniya v obshchestve istorii i drevnostey rossiyskikh. Moskva, 
1846, kn. 1. Protokoly: № VIII, s. XIX; kn. 2. Protokoly: № V ot 26 yanvarya 
1846 g., s. II]

Ученое путешествие Ю. И. Венелина в Болгарию (1830–1831). Изда-
ние подготовил Г. К. Венедиктов. Москва: Институт славяноведения РАН, 2005. 
[Uchenoye puteshestviye Yu. I. Venelina v Bolgariyu (1830–1831). Izdaniye podgotovil 
G. K. Venediktov. Moskva: Institut slavyanovedeniya RAN, 2005.]

ФРОЛОВА, М. М. Императорское общество истории и древностей 
российских и развитие в нем болгарской проблематики (первая половина XIX 
в.). – В: Материалы для виртуального Музея Славянских Культур. Вып. I. Москва: 
Polymedia, 2020, с. 306–314. [FROLOVA, M. M. Imperatorskoye obshchestvo istorii 
i drevnostey rossiyskih i razvitiye v nyom bolgarskoy problematiki (pervaya polovina 
XIX v.). – V: Materialy dlya virtual’nogo Muzeya Slavyanskih Kul’tur. Vyp. I. Moskva: 
Polymedia, 2020, s. 306–314.]

ШАФАРИК, П. Й. Расцвет славянской письменности в Булгарии. Пер. 
c чешского О. М. Бодянского. – В: Чтения в обществе истории и древностей 
российских. Москва, 1847, кн. 2, с. 37–59. [SHAFARIK, P. Y. Rastsvet slavyanskoy 
pis’mennosti v Bulgarii. Per. s cheshskogo O. M. Bodyanskogo. – V: Chteniya v 
obshchestve istorii i drevnostey rossiyskih. Moskva, 1847, kn. 2, s. 37–59.]

ЧЕРТКОВ, А. Д. О переводе Манассииной летописи на словенский язык 
по двум спискам: Ватиканскому и Патриаршей библиотеки, с очерком истории 
болгар. Москва: Tипoграфия А. Семена, 1842. [CHERTKOV, A. D. O perevode 
Manassiinoy letopisi na slovenskiy yazyk po dvum spiskam: Vatikanskomu i Patriarshey 
biblioteki, s ocherkom istorii bolgar. Moskva:  Tipografiya A. Semena, 1842.]



43

Ю. И. ВЕНЕЛИН в Болгарском Возрождении. Москва: Институт славяно-
ведения и балканистики РАН, 1998. [Yu. I. VENELIN v Bolgarskom Vozrozhdenii. 
Moskva: Institut slavyanovedeniya i balkanistiki RAN, 1998.]

ЯГИЧ, В. История славянской филологии. Санкт-Петербург, 1910. [Ре-
принт: Москва: Индрик, 2006.] [YAGICH, V. Istoriya slavyanskoy filologii. Sankt-
Peterburg, 1910. (Reprint: Moskva: Indrik, 2006.)]

CUKULJEVIČ–SAKCINSKI, I. Prezvitera Kozmy Slovo o bogomilich i 
eretich. – In: Arkiv za poviesticu jugoslavenskich, 4, 1857, p. 69–97. 

DOBBELEER, M. de. Translation and/or Adaptation? Georgi Kolushki’s 
Bulgarian Version (1884) of Aleksandr Pypin’s Literary History of the Bulgarians. – 
В: Маршрути на книжовно общуване между източните и южните славяни 
(XI–XXI век). Международна научна конференция. 21–22 ноември. София, 
2019. Съст. и ред. Анисава Милтенова, Игор Калиганов. София: ИЦ „Боян 
Пенев“, 2020, с. 289–306 [In: Marshruti na knizhovno obshchuvane mezhdu 
iztochnite i yuzhnite slavyani (XI–XXI vek). Mezhdunarodna nauchna konferentsiya. 
21–22 noyemvri. Sofia, 2019. Sast. i red. Anisava Miltenova, Igor Kaliganov. Sofia: 
Boyan Penev, 2020, s. 289–306]. 

DOBROVSKY, J. Mährische Legende von Cyrill und Method. Prag, 1826. 
GRIGOROVIČ, V. Svědectvi o slovanskỳch apoŠtolech v Ochridu od Viktora 

Grigoroviče profesora slovenské literatury v Kazani. – V: Časopis České museum, 
svazek 5. Praha 1847, s. 508–521. 

ŠAFARIK P. J. Rozkvet slovanské literatury v Bulharsku. – V: Časopis České 
museum  22, Praha, 1848, s. 1–32.   

ŠAFARIK, P. J. Geschichte Der Slawischen Shprache Und Literutur: Nach 
Allen Mundarten. Ofen: Mit Kön und Universitӓts, 1826.

SCHERR, J. Allgemeine Geschichte der Literatur von den ӓltesten Zeiten bis 
auf die Gegenwart: Ein Handbooch für alle Gebildeten. Stuttgart: Franckh, 1851.

ON THE FIRST HISTORY OF BULGARIAN LITERATURE IN SLAVISTICS 
(Prehistory and Primary Version of the Text Published by A. N. Pypin in 1865)

Abstract. The article is dedicated to the prehistory and the emergence of the 
first history of Bulgarian literature in Russia. It was a section on Bulgarian 
literature in the Review of the History of Slavic Literature, published in 1865 
by the future academic A. N. Pypin. The process of gradual accumulation of 
materials necessary for its creation was delayed due to many unfavorable his-
torical factors and lasted a little more than half a century. Such a long period 
was explained by the fact that the Bulgarians were under Ottoman rule, they 
did not have national publishing and higher schools, the relatively late start 
of Slavic studies in this area, and other reasons. The article compares Pypin’s 
work on the Bulgarian theme with the artist’s making a mosaic panel of many 
“puzzles”. They belonged to foreign scholars J. Dobrovsky and P. J. Shafarik, 
Russian researchers Yu. Venelin, V. I. Grigorovich and I. I. Sreznevsky, as well 
as some representatives of the Bulgarian emigration in Russia as V. Aprilov, 



44

N. Palauzov, R. Zhinzifov, etc. The first version of Pypin’s history of Bulgar-
ian literature reflected the level of scientific knowledge of the Slavists in that 
time, and was distinguished by the presence of many lacunae. The second ver-
sion of Pypin’s section on Bulgarian literature, published about 15 years later 
in the two-volume “History of Slavic Literature” (St. Petersburg, 1879–1881), 
was much more successful, enriched with new historical and literary facts and 
scientific generalizations. This History received wide international recogni-
tion and almost immediately was translated into many Western European lan-
guages. Corresponding extracts from it were translated in Bulgaria and Serbia. 
Key words: Bulgaria, A. N. Pypin, first History of Bulgarian Literature 1865, 
merits and demerits

Igor Kaliganov, Prof., DSc 
Institute of Slavic Studies of Russian Academy of Sciences, Moscow
32а, Leninskii prospekt, Moscow, Rusia, 119334
ORCiD.org./0000–0002–1106–5091 
E-mail: Kaliganov2009@mail.ru



45

Александър Панов, проф. д. н.
Институт за литература – Българската академия на науките

ПРОБЛЕМИ НА ЖАНРОВАТА ТЕОРИЯ1

Резюме. Статията разглежда някои от най-проблематичните въпроси на 
жанровата теория: отношението между понятията род и жанр; основанията 
за съществуването на жанра и неговата функция в социалното битие на 
художественото произведение; предпоставките, довели до възникването 
на жанра като важен елемент на художествената комуникация. След като 
дълго време жанрът е възприеман предимно като структурно образувание, 
служещо най-вече за нуждите на класификацията, в последно време се 
налага идеята, че неговата функция е свързана с комуникативната същност 
на художествения дискурс. Става все по-ясно, че на практика жанрът 
изпълнява ролята на дискурсивна норма, организираща всички аспекти 
и равнища на художественото въздействие. Това обстоятелство определя 
и ролята, която жанрът играе при реализиране социалните функции 
на словесното изкуство. Затова и основните предпоставки, довели до 
възникване на жанра като важен елемент на художествената дейност, се 
търсят преди всичко със средствата на културната антропология. Най-
важната предпоставка за появата му според защитаваната от статията 
хипотеза е появата на художествената фикция, свързана с възникването на 
нарацията, разделяща художествения дискурс на две събития – референтно 
(събитието, за което се разказва) и комуникативно (събитието на самото 
разказване). Именно тази двусъставност определя всеки художествен 
дискурс като фикционален, независимо дали представя документални или 
измислени събития. Другите две основни предпоставки за възникването 
на литературния жанр са подчертано писменият характер на литературата 
като специфичен обществен феномен и появата на идеята за естетическа 
дейност, което от своя страна води до формирането на такива специфични 
литературни институции, каквито са индивидуалното авторство и поетиката 
като проява на литературното самосъзнание.
Ключови думи: род, жанр, дискурс, фикция, естетическа дейност, поетика

1 Публикуваната статия е част от цялостна книга, която иска да представи типологията 
на литературните жанрове в система. Тъй като това е един от най-старите проблеми на 
литературната теория, поставен още от Платон и Аристотел, няма как да се избегне просле-
дяването на основните, откроени в течение на вековете, проблеми, свързани с жанровата 
теория. Именно това е задачата на предлагания тук откъс. Актуалното състояние на пробле-
ма, както и представянето на една цялостна система на литературните жанрове, са задачи 
на останалите части от книгата.



46

1. Родове и/или жанрове

Едва ли в раздираното от противоречия литературознание има друга 
толкова устойчива идея като убеждението, че в литературата съществуват 
три рода, които от своя страна се състоят от подчинени на тях жанрове. Епо-
сът, лириката и драмата се възприемат като природни форми, както ги нари-
ча Гьоте. На този фон учудващо изглеждат нестихващите вече две хиляди и 
петстотин години полемики и най-разнообразни предложения, претендира-
щи да изградят една стройна и вътрешно непротиворечива теория за същ-
ността на литературните родове и за техните взаимоотношения със съставя-
щите ги жанрове.2 Ако епосът, лириката и драмата наистина бяха природни 
форми на поезията (Naturformen der Dichtung), нямаше ли да е достатъчно 
просто да бъдат описани и определени на базата на известния логически ме-
ханизъм за най-близкия род и определящата разлика, както описваме, опре-
деляме и класифицираме всички останали природни форми в материалния 
свят: химическите елементи, неорганичната природа, растенията, животни-
те и т. н. Или ситуацията в областта на литературата все пак не е чак толкова 
природна и проблемът би трябвало да се решава по друг начин?

Всъщност, макар че според изразителите на това изградено преди 
двеста години твърдо убеждение, разделението на литературата на три рода 
води началото си от Платон и Аристотел, това не е съвсем така. Утвържда-
ването на тези три единни родови понятия се случва сравнително късно, 
едва в края на XVIII и началото на XIX векq и отразява една чисто роман-
тическа по своя характер представа за същината на литературата.3 А според 
Жерар Женет позоваването на Платон и Аристотел иска просто да осигури 
авторитетност на това убеждение и да внуши идеята за вечност на трите 
основни рода на литературата.4

В европейски контекст разсъжденията за различните начини, по кои-
то словесното изкуство подражава на природата, започват, както е извест-

2 Повече или по-малко систематични обзори на тези полемики виж в: BEHRENS, I. Die 
Lehere von der Einteilung der Dichtkunst. Halle/Saale: Max Niemeyer, 1940; Теория литературы. 
Роды и жанры литературы. Москва: Наука, 1964; HERNADY, P. Beyond Genre. New Direc-
tions in literary Classification. Itaca and London: Cornell University Press, 1972; HEMPFER, K. 
Gattungstheorie. Information und Synthese. München: Wilhelm Fink, 1973; СТЕННИК, Ю. В. 
Система жанров в историко-литературном процессе. – В: Историко-литературный про-
цесс: проблемы и методы изучения. Ленинград: Наука, 1974; ПОСПЕЛОВ, Г. Н. Типология 
литературных родов и жанров. – Вестник московского университета. Сер. IХ, Филология, 
1978; GENETTE, G. Introduction a l’architexte. Paris: Seuil, 1979; ЧЕРНЕЦ, Л. В. Литера-
турные жанры. Москва: ИМУ, 1982; FOWLER, A. Kinds of Literature. An Introduction to the 
Theory of Genres and Modes. Oxford University Press, 1982; ПАНОВ, А. Проблеми на жанро-
вата теория. – Литературна мисъл, 1983, кн. 3, с. 95–115; COMBE, D. Les genres litteraires. 
Paris: Hachette, 1992; STALLONI, Y. Les genres litteraires. Paris: Nathan, 2001; ТАМАРЧЕНКО, 
Н. Д. (ред.). Теория литературных жанров. Москва: Академия, 2004.

3 Вж. напр.: ГЕОРГИЕВ, Н. Поява и утвърждаване на единното родово понятие 
лирика. – Годишник на СУ „Св. Климент Охридски“, ФСФ, т. Х, 1969.

4 GENETTE, G. Introduction a l’architexte, р. 8.



47

но, от Платон и Аристотел. И при двамата разграничаването на различните 
начини за подражание се определя от два фактора – предмет, за който се 
говори (ha lecteon), и как трябва да се говори (has lecteon). По отношение 
на предмета обикновено се разграничават два контрастни обекта – висок 
и нисък. А по отношение на модалността (начина на изложение) възмож-
ностите са три: мимезис (пряко изображение на случващото се, при кое-
то липсва глас на посредника); смесено (повествование и диалог) и чист 
диегезис (само разказ без цитиране словото на действащите персонажи). За 
последния случай древните философи привеждат като пример дитирамба, 
но днес ние не разполагаме със запазен текстови материал от този литера-
турен феномен. От съчетаването на споменатите два признака се очертават 
следните четири варианта:

• висок предмет на подражание (герои, царе и богове) и мимезис като 
начин на подражание – трагедия;

• нисък предмет на подражание (обикновени хора) и мимезис като 
начин на подражание – комедия;

• висок предмет на подражание (герои, царе и богове) и диегезис 
като начин на подражание – епос;

• нисък предмет на подражание (обикновени хора) и диегезис като 
начин на подражание – пародия.

От предложената схема може да се направят два извода:
Първо, все още липсва идеята за някаква архиконструкция (род), а 

съществуват само принципи, от чиито различни съчетания се оформят ре-
ално функциониращи в онзи исторически момент жанрове.

Второ, в тази схема липсва това, което днес бихме нарекли „лирика“. 
С други думи, текстове, съдържащи мисли, чувства и разсъждения.

От всичко това следва, че теорията за трите рода, разбирани като 
своеобразни архижанрове (архитекстове в терминологията на Женет), не 
може да се свърже с имената на Платон и Аристотел, макар по-късните ав-
тори да настояват, че тя принадлежи именно на тях.

По-късно, вече на римска почва, Диомед за пръв път използва дума-
та „род“ (genus), но на практика си остава в схемата на Платон и Аристо-
тел, определяйки същите три възможности: genus imitativum (драма); genus 
ennarativum (повествование) и genus commune (смесен). Лириката, също 
като при Аристотел с неговите авлистика, китаристика и пр. мелоси, остава 
извън рамките на предложената структурна схема.

От епохата на елинизма до Барока, когато словесното изкуство се 
възприема основно като особен вид занаят (tehne), теорията на жанровете 
изцяло се отказва от идеята да предложи някаква обща класификация и се 
съсредоточава в описанието на конкретните жанрове, актуални за съответ-
ния исторически момент. Основната цел е да се предложи определен жан-
ров образец, който да служи като обект на подражание – вече се подражава 
не директно на природата, а на образци, изградени според законите на за-



48

наята (lege artis). Висока оценка и признание за майсторство получава онзи 
поет, който се придържа възможно най-близко до образеца и в същото време 
творбата му има оригинално звучене. Типичен пример за подобна нагласа 
е възникването на един от най-характерните за Късното средновековие и 
Ренесанса жанрове, изградени върху строга структура, тематика и начин за 
вътрешно развитие на темата – сонета.

Този жанр, въвеждащ една строго определена строфична и римо-
ва схема, както и задължителна тематика, разработена в също така строга 
последователност, представя в най-пълна степен начина, по който се разби-
ра жанрът по времето на нормативните поетики. Затова и в трактатите на 
най-големите представители на тази школа: Юлий Цезар Скалигер, Лодовико 
Кастелветро и Никола Боало, жанровете са представени основно като канони, 
предлагащи образци за следване. И все пак именно по това време за пръв път 
се заговорва и за познатото днес родово триединство: Милтън, позовавай-
ки се на Кастелветро, Тасо и Мадзони, говори за епическа, драматическа и 
лирическа поема. А испанският монах Франсиско Каскаде в своята „Tablas 
poeticas“ (1617) за пръв път допуска революционната за времето си мисъл, че 
предмет на поемата може да е мисъл или чувство. Идеята е революционна, 
доколкото излиза извън безспорната за времето аксиома, че изкуството е под-
ражание. А френският абат Батьо успява да намери и логическо доказател-
ство за включването на лириката в системата на подражанието. Според него 
само Бог може да твори, затова човекът е принуден единствено да подражава. 
Но може да подражава не само на видимите действия, а и въобще. 

Основното следствие от това преобръщане на понятието за подража-
ние се изразява от факта, че в ако основно съдържание на поемата са мисли 
и чувства, поетът се оказва единствен владетел на словото (няма говорещи 
персонажи). Така се стига до позната ни днес схема:

• говори само поетът;
• говорещите субекти (поетът и персонажите) се редуват;
• говорят само персонажите.
Оттук до прословутата романтическа триада, че лириката е субектив-

на, епосът – обективен, а драмата – субективно-обективна, има само една 
крачка. Въпреки това обаче, не се стига веднага до нея. Най-напред Фридрих 
Шлегел определя лириката като субективна, драмата като обективна, а епоса 
като субективно-обективен. Тази поредност има своите основания най-вече в 
начина на изложение: в лириката говори само поетът, в драмата – само персо-
нажите, докато в епоса говорят и поетът, и персонажите. Познатата днес схе-
ма произхожда от Хегеловата представа за историческото развитие – най-на-
пред имаме колектив, последван от неговата антитеза – индивида, а след това 
идва ред на синтеза – отношенията между колектив и индивид. И тъй като 
реалната историческа поява на жанровете в обявената за образцова гръцка 
култура следва схемата епос–лирика–драма, основната хегелианска логиче-
ска схема теза/антитеза/синтеза се представя по споменатия по-горе начин.



49

Наложената от романтиците представа за трите рода и подчинените 
на тях жанрове започва да провокира появата на многобройни схеми, описва-
щи основните принципи, по които родовете се определят, както и различните 
взаимодействия между тях. Особено активна в това отношение е немската 
морфологична школа, чиито корени, както признава един от нейните най-яр-
ки представители, Андре Жолес, водят към Гьотевото учение за природните 
форми.5 Юлиус Петерсен6 определя епоса като монологично повествование 
за действие, драмата – като диалогична репрезентация на действието, а ли-
риката – като монологична репрезентация на ситуацията. С други думи, тук 
имаме три дуални опозиции: монолог–диалог; повествование–репрезента-
ция; действие–ситуация. Не всички съществуващи жанрове обаче може да 
се отнесат към така очертаните чисти случаи. Ето защо възникват много-
бройни теории, стремящи се да обяснят защо много от исторически офор-
милите се жанрове изглеждат такива, каквито са, използвайки в различни 
комбинации основните три модуса. Така възниква все още съществуващата 
упорита представа за т.нар. смесени жанрове, като лиро-епос например.

Основното противоречие в случая се очертава от сблъсъка на 
два принципа. От една страна имаме реални, оформили се в хода на 
историческото развитие на литературата жанрове със своите структурни 
и тематични характеристики. От друга страна обаче се издига тезата, че 
литературата може да се класифицира в рамките на извънвременна ло-
гическа схема, следваща някакви общи принципи от рода на монологич-
ност–диалогичност, субективност–обективност, повествование–репре-
зентация и т. н. Говорейки за това противоречие, Жерар Женет казва, че 
става дума за разминаване на два различни подхода към литературата.7 
От едната страна стои един чисто лингвистичен подход: разграничаване 
между различните начини за изказ – монолог или диалог, дословен цитат 
или косвена реч и т. н. Всички тези явления са обект на лингвистиката 
и на нейния обособен дял, прагматиката. От друга страна обаче литера-
турознанието претендира, че родовете са чисто литературоведска катего-
рия и представляват своеобразни архижанрове, изразяващи общи прин-
ципи, докато отделните исторически формирали се конкретни жанрове 
са техни подразделения, или видове, както често може да се прочете в 
учебниците. Проблемът идва от това, че бидейки литературни жанрове, в 
техните характеристики неизменно присъстват и определени изисквания 
към тематиката и начина за нейната разработка, каквито чисто лингвис-
тичното описание не може да съдържа, доколкото то си служи с абстракт-
ни езикови структури. Освен това в реално функциониращите художестве-
ни произведения с лекота може да се открият безброй комбинации между 
различни парадигми, принадлежащи на различни исторически формирали 

5 JOLLES, A. Einfahen Formen. Halle/Saale: Max Niemeyer, 1956, S. 8–10.
6 PETERSEN, J. Zur Lehre der Dichtugsgattungen. Stuttgard: Metzler, 1925.
7 GENETTE, G. Op. cit., р. 48–52.



50

се жанрови образувания. Тоест тук имаме „смесване“ не просто на три-
те литературни рода, а на различни конкретни жанрови парадигми. Така 
например „Железният светилник“ може да се определи основно като ро-
ман-сага, доколкото представя историята на един род, но в него отчетливо 
се долавя епопейното разделение на света на наши и чужди, както и някои 
от основните характеристика на социалния роман.8

Тази констатация, че не е възможно да се намерят някакви общи 
принципи, които да послужат като единна основа за описание на отно-
шенията между литература, архижанрове (родове) и конкретни истори-
чески възникнали жанрове, води Жерар Женет до извода, че каквато и 
класификация да изберем, влизащите в нея инстанции по своята същ-
ност няма да бъдат ни по-„естествени“, нито по-„идеални“ от другите 
възможни. Няма такова жанрово равнище, което може да бъде обявено за 
по-„теоретично“ или по-„дедуктивно“. Всички исторически възникнали 
„видове“ са образувания, установени по емпиричен начин, посредством 
наблюдение върху историческите дадености. По тази причина Женет 
стига до извода, че не може да съществува някаква висша жанрова ин-
станция (род), подаваща се на определяне с изцяло неисторически по-
нятия. Ето защо той смята, че единственото, което литературознанието 
може да направи, е да описва различните прояви на разнородните исто-
рически установили се литературни дискурси. Към този извод се присъe-
динява и Цветан Тодоров в предисловието към книгата си „Жанровете 
на дискурса“.9 Дали да възприемем този твърде релативен подход обаче, 
трябва да решим, когато определим ролята, която жанровата категория 
играе при функционирането на художествената творба в общественото 
пространство. В това отношение голяма помощ може да ни окаже из-
следването на конкретния исторически процес по възникването на жанра 
в развитието на човешката словесност. Въпрос, който се отнася вече не 
към теоретичната, а към историческата поетика. Но преди това трябва 
да намерим отговор на един въпрос, който теорията на родовете и жа-
нровете като йерархически устроена система не задава. А именно – защо 
в литературата въобще съществуват жанрове и имат ли те някаква роля 
при функционирането на словесното изкуство?

8 Особено интересен феномен в това отношение представлява популярната повест на 
Виктор Пасков „Балада за Георг Хених“. В това произведение лесно се откриват белезите 
не просто на различни литературни жанрове, принадлежащи на различни родове: мемоар 
(документална проза), повест (епически жанр), балада (лирически жанр) и пасион 
(музикално-сценичен жанр). При това тук не става дума за някакво механично смесване, 
а за представяне на различните жанрови подходи към проблема за истината и нейното 
влияние върху човешката съдба, което превръща текста на произведението в една цялостна 
и органична структура, в която четирите жанрови парадигми образуват едно неразрушимо 
цяло. Вж повече в моята статия „Жанрови парадигми в „Балада за Георги Хених““ (ПАНОВ, 
Ал. Текстът като социално действие. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2022, с. 332–358).

9 TODOROV, Tz. Les Genres du discours. Paris: Seuil, 1978.



51

2. Теорията на комуникацията и проблемът за жанра

Теоретичната поетика анализира съществуващите литературни 
текстове, за да намери някакви общи признаци, което ще ѝ позволи да ги 
групира и класифицира в определени малко или повече хомогенни групи 
(Textsorten). От своя страна, нормативната поетика не се интересува от кла-
сификации и обединяващи принципи, а се стреми да формулира правила 
(lege artis), посочващи как трябва да се пише, респ. възприема даден жанр, 
като тези правила винаги са придружени от някакъв образец, който да служи 
като предмет за подражание. Общото между двата подхода, въпреки прин-
ципните им различия, е това, че в основата на техния интерес лежат опреде-
лени текстови структури. Художественото произведение се възприема като 
обективно съществуваща вещ (от прякото значение на думата „произведе-
ние“, т. е. нещо направено, произведено), структурирана, респ. възприемана 
по определени жанрови правила.

Въпреки че още от времето на Платон и Аристотел един от най-важните 
жанроопределящи признаци е кой и как говори, теоретичната поетика не сти-
га до идеята, че художественото произведение представлява определен вид 
изказване. Впрочем това не е чудно, след като и науката за езика достигна до 
идеята, че най-правилният подход да се изучават езиковите явления е като 
се анализират те в процеса на непосредственото езиково общуване. Дълги 
векове преди това езикът беше описван с основната цел да се дефинират гра-
матичните правила, разположени на фонетично, морфологично, лексикално 
и синтактично равнище. Голямото преобръщане дойде едва в началото на ХХ 
век с въведената от Фердинан дьо Сосюр дихотомия език–реч. Според нея 
езикът представлява универсален код, докато речта е употребата на този код 
за изграждане на реално случващите се индивидуални изказвания. Най-сери-
озният проблем пред дихотомията на Сосюр обаче се оказа твърде големият 
скок между универсалността на кода и пределната индивидуалност на речта. 
Липсваше яснота как точно се построяват отделните индивидуални изказва-
ния, така че комуникацията да протича гладко и непротиворечиво както от 
страна на говорещия/пишещия, така и от страна на възприемателя.

През втората половина на XX век именно този въпрос застана в 
центъра на лингвистичния интерес. Още в началото на 50-те години Миха-
ил Бахтин го зададе пределно ясно в известната си студия „Проблемът за 
речевите жанрове“10. Поставяйки въпроса коя е основната единица на ези-
ковата комуникация, Бахтин оборва господстващото до онзи момент мне-
ние, че това е изречението. Според него единствено изказването е онова, с 
чийто анализ може адекватно да се опише процесът на езиково общуване. 
Изказването на Бахтин обаче не е свободната индивидуална реч на Сосюр, 
доколкото неговото построяване зависи от фактори като комуникативна 

10 БАХТИН, М. М. Проблема речевых жанров. – В: М. М. БАХТИН. Эстетика словесного 
творчества. Москва:, Искусство, 1979, с. 237–280.



52

роля на отправителя, начин на разработване на темата и типичните фор-
ми за композиционно структуриране.11 Тези фактори обаче излизат извън 
собствено лингвистичната проблематика, доколкото не описват значени-
ята на думите и правилата за тяхното съчетаване, влизащи в обхвата на 
онова, което Ноам Чомски нарича „езикова компетенция“ – незаобиколи-
мо условие при осъществяването на езиковата комуникация.12 Изброени-
те от Бахтин фактори имат металингвистична пророда и се отнасят не до 
синтактичната постройка на изреченията, а до правилата за построяване 
на изказвания в съответствие с особеностите на комуникативната ситуа-
ция, позицията на говорещия, неговия речеви замисъл и установката към 
определена ответна реакция. Именно типичните форми за построяване 
на изказвания, които хората овладяват в процеса на научаването на езика, 
Бахтин определя като речеви жанрове, заключавайки, че ако те не същест-
вуваха, речевата комуникация би била невъзможна.13

Както е известно, творчеството на Бахтин дълго време остава непо-
знато за широката научна общност. Независимо от това обаче, повдигнатите 

11 „Эта завершенная целостность высказывания, обеспечивающая возможность ответа 
(или ответного понимания), определяется тремя моментами (или факторами), неразрывно 
связанными в органическом целом высказывания: 1) предметно-смысловой исчерпанностью; 
2) речевым замыслом или речевой волей говорящего; 3) типическими композиционно-
жанровыми формами завершения“ (БАХТИН, М. М. Цит. съч., с. 256).

12 CHOMSKY, N. Rules and Representations. Oxford: Backwell, 1980. Тук трябва да 
обърнем внимание върху двойния превод на английското понятие competence, изполвано 
от Чомски – ‘компетенция’ и ‘компетентност’. В съдържанието на това понятие може да 
се открият две основни значения. Едното от тях е използваното от Чомски: познаване 
на обективно съществуващи лингвистични знания (да знаят в приблизително еднаква 
степен езика, на който се води общуването), които са необходими и на двамата участници 
в комуникацията, за да протече тя нормално. Второто значение визира субективната 
способност на човека да използва обективните лингвистични знания, за да изгражда 
максимално ефективни за комуникативната ситуация и поставената комуникативна цел 
изказвания. За изразяване на първото значение на български език се използва думата 
компетенция, докато за изразяване на второто – компетентност. В настоящето изложение 
се има предвид най-вече обективното съдържание на това, което трябва да се владее от 
участниците в общуването, за да протече то нормално. Ето защо е използвано понятието 
компетенция. В случаите, когато става дума за субективните способности на участниците в 
общуването да съставят и възприемат изказвания, се използва понятието компетентност.

13 „Научиться говорить – значит научиться строить высказывания (потому что гово-
рим мы высказываниями, а не отдельными предложениями и, уж конечно, не отдельными 
словами). Речевые жанры организуют нашу речь почти так же, как ее организуют грамма-
тические формы (синтаксические). Мы научаемся отливать нашу речь в жанровые формы, 
и, слыша чужую речь, мы уже с первых слов угадываем ее жанр, предугадываем опреде-
ленный объем (то есть приблизительную длину речевого целого), определенное компози-
ционное построение, предвидим конец, то есть с самого начала мы обладаем ощущением 
речевого целого, которое затем только дифференцируется в процессе речи. Если бы ре-
чевых жанров не существовало и мы не владели ими, если бы нам приходилось их созда-
вать впервые в процессе речи, свободно и впервые строить каждое высказывание, речевое 
общение было бы почти невозможно“ (БАХТИН, М. М. Цит. съч., с. 258–259).



53

от него проблеми занимават лингвистите, стремящи се да разбират приро-
дата на езиковата комуникация. Още през 60-те години става ясно, че Со-
сюровата дихотомия не може да опише адекватно начините за построяване 
на индивидуалните изказвания. В една от ранните си работи, „Понятието 
„литература“, Цветан Тодоров казва, че езиковите правила, задължителни 
за всеки носител на езика, са само част от правилата, които говорещият 
трябва да спазва при произвеждането на конкретна речева продукция. Те 
биват съществено допълвани с, от една страна, правилата, присъщи на все-
ки дискурс поотделно: официалното писмо се съставя по различен начин в 
сравнение с интимното; а от друга страна – от ограниченията, които налага 
ситуацията на общуване: от личността на адресата и адресанта, от условия-
та на времето и мястото, в което възниква изказването.14

Тази идея е развита подробно от Мишел Фуко в монографията му „Ар-
хеология на знанието“ (1968–1969), а след това доразвита в известната лекция 
„Редът на дискурса“, която философът произнася на 2 декември 1970 г. при 
заемане на професорска катедра в Колеж дьо Франс.15 Основната идея на Фуко, 
както и тази на Бахтин е да се намери онази базова единица на комуникатив-
ната реалност, която се разполага между мисълта и речта, връзка, според него 
последователно игнорирана както от философията, така и от лингвистиката. 
Фуко също стига до извода, че тази базова единица трябва да се търси в на-
чина, по който се строят отделните изказвания и използва думата „дискурс“, 
която в своето пряко езиково значение означава именно „изказване“, „реч“. За 
разлика от Бахтин обаче, Фуко мисли дискурса не толкова като индивидуално 
изказване, подчиняващо се на установени в конкретния социум правила, колко-
то едно цялостно интертекстуално дисциплинарно пространство, като правило 
разножанрово, представляващо своеобразна полева структура, ограничена от 
регулативните правила на социокултурните практики. Оттук и основният извод 
на Фуко е че редът на дискурса е основният инструмент на властта, регулираща 
всички действия при осъществяване на обществената комуникация.

Понятието за дискурса най-сетне бележи появата и на онова линг-
вистично звено, което да свърже двата члена на иначе безнадеждно разде-
лената Сосюрова дихотомия език/реч. Става вече пределно ясно, че освен 
правилата на кода (езика) съществуват и ред други правила, регулиращи по-
строяването на отделните изказвания (дискурсът, разбран като „изказване“), 
подчинявайки го на установените в обществото граници на социокултурни-
те практики (дискурсът, разбран като „дисциплинарно пространство“). Така 
се стига до утвърденото днес разбиране за дискурса като комуникативно съ-
битие на социокултурното взаимодействие, включващо в себе си говорещия 
и слушащия, техните личностни и социални характеристики, както и всички 

14 ТОДОРОВ, Цв. Понятието „литература“. – Език и литература, LII, 1997, кн. 1-2, с. 58.
15 ФУКО, М. Археология на знанието. София: Наука и изкуство, 1996; ФУКО, М. Редът на 

дискурса. – В: М. ФУКО. Генеалогия на модерността. София: Изток-Запад, 2016, с. 45–80.



54

останали аспекти на социалната и комуникативната ситуация.16

Доколкото изграждането на дискурса се проявява като непрекъснат 
избор между различни възможности, прокарващ си път през цяла мрежа от 
ограничения, и доколкото дискурсът не е система на семиотични конвенции, 
а система от комуникативни компетенции, той изисква осъществяването на 
активно взаимодействие между двете съзнания, влизащи в контакт по време 
на комуникативния акт. Подобно на познаването на езиковия код (езикова 
компетенция в терминологията на Чомски), правилното протичане на езико-
вото общуване изисква в достатъчна степен познаване на комуникативните 
конвенции, определящи обществено допустимите граници при построяване-
то на дадено изказване в съответствие с характеристиките на участниците в 
общуването, темата, комуникативната цел и установката към ответна реак-
ция (комуникативна компетенция). Именно тази комуникативна компетен-
ция се отлива в утвърдени в общественото комуникативно пространство ти-
пови схеми за построяване на индивидуалните изказвания, които наричаме 
„речеви жанрове“. За разлика от образците на нормативните поетики обаче, 
които предлагат структурни схеми за построяване на текстове, разбрани като 
обективно съществуващи произведения на занаятчийска дейност, дискурсив-
ната схема има подчертано комуникативна природа и произтича от нуждата 
изказването да постигне определена социално значима цел.

Точно в този извод можем да намерим връзката между общата теория 
на езиковата комуникация и литературата. С идеята, че комуникативният акт 
иска да реализира определена обществено значима цел, ние се връщаме към 
въпроса, с който започнахме настоящето изложение – каква е целта на сло-
весното изкуство като цяло и на всяко от неговите произведения в частност. 
Интересно е, че цели двайсет и пет века онези, които мотивират жанровите си 
теории, позовавайки се на Аристотел, не поставят този въпрос, въпреки че в 
„Поетиката“ той е поставен съвсем ясно. Според неговото определение „тра-
гедията е действие, сериозно и завършено, с определен обем и украсена реч, 
което чрез подражание на действие, а не чрез разказ предизвиква състрадание 
и страх, за да се стигне до очистване от подобни чувства.“ В това определение 
ясно личи връзката между определена структура – начин на подражание, 
стилистика, предмет на подражание и преследвана цел – очистване от неу-
местните чувства на състрадание и страх. Трактатът описва подробно как се 
случва това – чрез едно активно взаимодействие между показаното на сце-
ната и реакцията на зрителите. В началото преходът от щастие към нещас-
тие при един високопоставен персонаж – цар, герой или божество, води до 
възникване на погрешно мнение (парадокса), защото зрителят не знае какво 
предизвиква появата на нещастието и смята, че героят страда незаслужено. 
Това предизвиква у него чувствата на състрадание към невинно страдащия 
и страх за себе си, защото, щом боговете може така да наказват един толкова 

16  ВАН ДАЙК, Т. А. Язык. Познание. Комуникация. Москва: Наука, 1989, с. 122.



55

важен човек, какво остава за него, обикновения зрител. Постепенно обаче в 
хода на действието се извършва поредица от узнавания и последвалите от тях 
обръщания на хода на действието (перипетии), така че в края на краищата 
става ясно, че героят страда съвсем заслужено, защото волно или неволно е 
нарушил божествения ред. В резултат на това узнаване зрителят се успокоява, 
че светът е устроен правилно и ако някой страда, то е, защото е нарушил реда. 
Така се стига до очистване (катарзис) от чувствата на състрадание и страх, 
които са се оказали неуместни. В резултат човекът се успокоява и се убежда-
ва, че ако спазва правилата, няма от какво да се бои.

Всичко това, преведено на езика на съвременната културна антропо-
логия, означава, че целта на трагедията е да формира определени нагласи, 
чувства и убеждения, препоръчвайки определен модел на поведение.17 Тук е 
важно да се подчертае, че процесът протича при активното взаимодействие 
между две съзнания – творческото и рецептивното. А нали именно това 
активно взаимодействие в акта на комуникацията нарекохме „дискурс“. С 
други думи, подобно на изказванията от всекидневната реч, художественото 
произведение също може да бъде възприето като определен тип дискурс, 
построен така, че да организира възприятието по определен начин и да по-
стигне определена обществено значима цел, излизаща извън рамките на 
чисто лингвистичните структури. Вярно е, че съществува принципна разли-
ка между изказванията, които Бахтин нарича първични, и художествените 
дискурси, определени от него като вторични. На този въпрос ще се върнем, 
когато се опитаме да изградим един всеобхватен и универсален модел на 
жанра. Засега е важно да се подчертае, че подобно на речевите жанрове, 
литературните жанрове се коренят в комуникативната природа на художест-
вената дейност, организирайки дискурса по определен начин, така че да се 
постегне определена въздействена цел. Бахтин определя жанра като типич-
на форма на изказването, съответстваща на типични ситуации на речевото 
общуване и отличаваща се по тема, по композиция и по стил.

Точно тук може да се види разликата между представата на норма-
тивната поетика за жанра като свод от правила и тази на комуникативната 
теория, виждаща в жанра проява на вътрешната мяра, определена от кому-
никативното взаимодействие между адресата и адресанта на изказването. 
Създаването на поредното произведение в съответния жанр не се осъщест-
вява чрез следване на един утвърден образец, а чрез следване на една инва-
риантна структура на текстопораждането, съответстваща на изискванията 
на комуникативната ситуация и стремяща се да постигне определена въз-
действена цел. По силата на своята комуникативност художествената лите-
ратура се нуждае от жанровата категория, за да организира дискурсивното 
взаимодействие между креативното и рецептивното съзнание по определен 
начин, така че да се постигне набелязаната въздействена цел. Текстът, който 

17 КРЕЙПО, Р. Културна антропология. София: ЛИК, 2000, с. 28-48.



56

не е в състояние да реализира своята специфична интенционалност, не съ-
държа в себе си комуникативно събитие. Но дори негодният в това отноше-
ние текст неизбежно притежава някаква жанрова определеност.

Най-същественото тук е, че произвежданият от определен текст дис-
курс, участниците в който трябва да заемат напълно определена позиция 
и да формулират изказвания от определен тип, се конструира от сложна 
система на ограничения, докато неговият жанр се определя от креативния 
потенциал на своите инвариантни възможности. Оттук идва и нуждата от 
осъществяване на явлението, което Бахтин наричаше „памет на жанра“, 
или с други думи – жанровата приемственост. Проблемът се състои в това, 
че иска или не, писателят сътворява своето произведение в съответствие с 
определена линия на жанрова приемственост, доколкото не може да излезе 
извън рамките на комуникативната компетенция, която е необходимо усло-
вие за адекватното протичане на комуникативния акт. Оттук и нуждата при 
определянето на всеки жанр да се проследи пътят на историческия генезис, 
довел до актуалното състояние на съответното жанрово образувание. 

В резултат на това можем да заключим, че понятието за жанра слу-
жи за усвояване на диахронния живот (еволюцията) на човешкото съзнание 
във формата на речевите практики. Принадлежността на единичното изказ-
ване към определен жанр означава включване на това изказване в силовото 
поле на приемствеността. Доколкото според Бахтин говорещият не е Адам 
(т. е. не е първият говорещ човек), той помества своето изказване (дискурс в 
тесния смисъл на думата) в завареното комуникативно пространство на ня-
какъв дискурс (дискурсът в широкия смисъл на думата), волно или неволно 
маркирайки жанровата принадлежност на своята реч, което прави актуалното 
изказване само една реплика в трансисторическия диалог. Жанрът се опре-
деля не от неговите външни граници, ясно различими само при каноничните 
нормативно структурирани жанрове, подобни на сонета, а от инвариантното 
ядро на неговата жанрова идентичност. Оттук и важността на проблема за 
пораждането на жанровите традиции и собствено на проблема за генезиса на 
литературния жанр, на който въпрос ще посветим следващия параграф.

3. Произход на жанра

Създателят на историческата поетика А. Н. Веселовски18 посвещава 
на този въпрос по-голямата част от труда си „Три глави от историческата 
поетика“ (1898). В първата от тях, „Синкретизмът на древната поезия и на-
чалото на диференциацията на литературните родове“, той поставя въпроса 
как въобще се ражда поезията (словесното изкуство). Според него първона-
чалното състояние на човешката култура се характеризира с пълна синкре-
тичност на митологичните представи за света и ритуалите, с чиято помощ 
човекът се е опитвал да се впише в световния ред. При провеждането на 

18 ВЕСЕЛОВСКИЙ, А. Н. Историческая поэтика. Ленинград: Художественная 
литература, 1940.



57

тези ритуали за Веселовски особено важна е била ролята на ритъма, докол-
кото на този етап от човешката еволюция езикът все още не е достатъчно 
развит. Появата на тази най-древна форма на културата, наречена от него 
„песен-танц“, Веселовски мотивира с човешката потребност да се намери 
изход и облекчение от натрупаната физическа и психическа енергия по пътя 
на ритмически организирани звуци и движения.

Основен субект на това ритуално действие е хоровият колектив, 
включващ всички дееспособни членове на общността. В последствие от 
този колектив се отделя фигурата на запевача, прераснал по-късно в позна-
тия от гръцката драма корифей на хора. В хода на ритуалното действие, кое-
то е синкретично по своя характер, се включва и словесен текст. В началото 
той се импровизира напълно свободно най-вече под формата на възклица-
ния. Тази фаза от развитието на ритуалното действие съответства на фазата 
от развитието на езика, когато той все още не притежава развит синтаксис, 
а оттам и способността да се изграждат смислени изречения-съобщения. На 
този етап преобладава чисто действеният характер на словото, който много 
по-късно Джон Остин нарече „перформатив“.19

Постепенно неорганизираното хорово действие преминава в устано-
вяването на определени време и пространство за извършване на специфични 
обреди: отиване на война или на лов, молитви, бракосъчетания, погребения 
и т. н. Всички тези обради съдържат в себе си ярко изявен подражателен еле-
мент, който според Веселовски е породен от вярата на първобитния човек, 
че символичното възпроизвеждане на желаното води до неговото реално 
осъществяване. Това подражание на явленията от действителността започва 
да се използва и като съдържание на речевите действия на хора и най-вече 
в тези на запевача-корифей. Всичко това в основния случай е свързано с 
перформатива на заклинанието като специфично магическо действие. Ос-
новното съдържание на тези заклинания е свързано с  изискванията на дел-
ничния бит: лова, войната, размножаването, смъртта и т. н. На един по-къ-
сен етап те се развиват в известната и до днес календарна обредност и по 
този начин се оформят и религиозните култове. А доколкото култът изисква 
определена устойчивост, нараства ролята на паметта. Оттук и навлизането 
на възпоминанието като основно съдържание на хоровата песен.

С развитието на обществените отношения ритуалът вече се отделя от 
календара и започва да се свързва с различни фази от човешкия живот: раж-
дане, инициация, брак, смърт. Именно те лягат в основата на представите за 
древния героизъм и, както показа по-късно В. Я. Проп, провокират появата 
на такива протонаративи като приказката.20 В хода на тези обреди се появя-
ват текстови отрязъци, повествуващи за подвизите например на погребвания 
герой. Тези „плачове“ за загиналия герой вече започват да функционират и 

19 ОСТИН, Дж. Слово как действие. – В: Новое в зарубежной лингвистике. Вып ХVI. 
Москва: Прогресс, 1985.

20 ПРОПП, В. Я. Исторические корни волшебной сказки. Ленинград: ЛГУ, 1986.



58

извън съдбовното събитие на погребението и стават интересни сами по себе 
си. Така се появява още един от древните протонаративи – сказанието.

Съвсем друга е съдбата на оплакването, придружаващо същия този об-
ред на погребението. От него се ражда не повествование, а перформатив – така 
се появява един от базовите протоперформативи. Същото се отнася и до под-
ражателните действия на хора, от които според Веселовски се оформят коре-
ните на драмата.

Втората глава от историческата поетика на Веселовски, озаглавена 
„От певеца към поета“, проследява постепенното отделяне на поезията от пе-
сенния ритуален акт и поетапното изграждане на писмената култура, съответ-
стваща на съвременното понятие за литература.

Тези идеи, изказани преди повече от сто години, са неизбежно свър-
зани с господстващите по онова време представи за родовото триединство 
на поезията, притежаваща три „естествени форми“: епос, лирика и драма. 
В този смисъл цялото изследване на Веселовски е телеологически насочено 
да покаже как от древния синкретизъм са възникнали тези три „естествени 
форми“ на поезията. И в това се състои основния недостатък на неговия 
подход. От друга страна обаче, бидейки един от най-изявените представите-
ли на позитивизма като научен подход, той обосновава своите изводи на ба-
зата на огромен емпиричен материал, което неизбежно води до очертаване 
връзките на словесното изкуство с развитието на обществените отношения, 
от една страна, както и с развитието на езика и дескурсивните практики – от 
друга. Ето къде историческата поетика на Веселовски се доближава до съ-
временното развитие на науката: културната антропология, от една страна, 
и лингвистиката – от друга.

Тази проблематика е важна за нас в опита ни да очертаем поне в общи 
линии проблема за произхода на литературния жанр като специфичен феномен.

Ние приехме, че категорията жанр е свързана с комуникативния аспект 
на езиковата дейност. Оттук следва, че въпросът за произхода на жанра е неиз-
бежно свързан с въпроса за произхода на дискурсивната практика. В известен 
смисъл този процес доста прилича на превръщането на мисълта в изказване, с 
което един субект, говорещият, иска да съобщи нещо, свързано с явленията на 
обективната действителност, на друг субект, слушащия. Така се очертава задъл-
жителната триада на всяко комуникативно действие, изразяващо се в системата 
на личните местоимения – аз, говорещият субект, той, предметът, за когото се 
говори, и ти, субектът, на когото се говори. Появата на тази триада може да се 
сравни с превръщането на мисълта в комуникативно действие.

В началото съществува една неартикулирана мисъл, зародила се в 
човешкото съзнание. Още в процеса на своето оформяне обаче тя прераства 
в това, което психологията нарича „вътрешна реч“, неизбежно свързана с 
езика, доколкото мисленето за нещата е възможно само с помощта на ду-
мите и понятията, чрез които ние ги осъзнаваме. Но тази вътрешна реч по 
необходимост проявява и своята комуникативна природа, доколкото тя може 



59

да се обективира само в представата, че говорещият съобщава нещо на слу-
шащия. При вътрешната реч слушащият е същият субект, аз, но той вече е 
раздвоен във своите функции. Едва след това става възможно построяването 
на изказване, съобразено с езиковите и комуникативните компетенции и на 
двамата участници в общуването. В резултат се стига до появата на кому-
никативното събитие, при което говорещият съобразява своето поведение с 
осъзнатата си роля на организатор на събитието на съобщението, както и с 
изискването съобщението да отчете действащите в дадената социокултурна 
ситуация конвенционална норма и по този начин да се впише в едно или 
друго силово поле, каквото представлява дискурсът в широкия смисъл на 
думата, така, както го описва Фуко.

Подобен процес протича и при оформянето на дискурсивните прак-
тики по време на еволюцията на мисленето и езика.

В най-ранните етапи на човешкото съществуване възниква необхо-
димостта от създаване на споделена от целия колектив представа за устрой-
ството на света. Това е необходимо според културната антропология, за да се 
преодолее чувството на страх пред неизвестното.21 Тези представи отразяват 
преди всичко наблюденията над циклично повтарящи се процеси и явления, 
като по този начин се стига до едно усещане за сигурност в един разумно 
организиран и затова предвидим космически ред. Тези представи обаче все 
още имат природата на удвояване чрез показване и подражание и все още не 
са придобили дискурсивна природа. Митологичните разкази, които ние днес 
познаваме, са една много по-късна конструкция, изградена на базата на све-
дения почерпени от изображения, ритуали, мисловни и поведенчески прак-
тики. В периода на появата на митологичното мислене то има подчертано 
некомуникативна природа. Според голямата познавачка на древната митоло-
гия О. М. Фройденберг в разказа-мит няма разлика между този, който разказ-
ва, какво разказва и на кого го разказва.22  Превръщането на тази споделена 
представа, чието битие много напомня това на естествените езици, в разказ, 
формиращ културната памет като събитийно-исторически процес (например 
митологичните разкази за сътворението на света), е един сравнително късен 

21 Ср.: „Цивилизацията е въпрос на живот и смърт. Това звучи малко приповдигнато, 
но в действителност е точно така. Хората и техните общности не биха оживели на тази 
планета, ако те – покрай крепостите и стените на своите градове, покрай оръжията и 
инструментите, законите и институциите – не се криеха и зад охранителните сфери на 
символите: с блестящите звезди на митовете, религиите, вярванията, ценностите, идеите, 
теориите и художествените творби или с една дума – не бяха обгърнати от един брилянтен 
конструкт – цивилизацията. [...] Какви са били мотивите на хората? Според работната 
хипотеза на тази книга това е бил единственият начин, който им предлага възможност да 
оживеят на планетата Земя не само физически, но и душевно и духовно. Те трябва сами да 
си изградят една вселена на сигурност, свобода и розум в един свят, който сам по себе си не 
претежава нито свобода, нито сигурност, нито разум“ (HANKISS, E. Abenteuer Menschheit. 
Budapest: Helikon, 1999, S. 9).

22 ФРЕЙДЕНБЕРГ, О. М. Миф и литература древности. Москва: Наука, 1978, с. 211.



60

феномен, станал възможен едва след появата и развитието на понятийното 
мислене. Според Фройденберг появата на нарацията е една от най-важните и 
най-съществените културни революции, преживяна от човечеството.

Въпросната културна революция се изразява най-вече в поражда-
нето на това, което днес наричаме комуникативно събитие – един субект 
иска да сподели нещо, което смята за важно, с друг субект. Така първобит-
ният синкретизъм се разрушава и се оформят креативната и рецептивната 
инстанции на комуникативното събитие. Възниква фигурата на адресата с 
неговата позиция на незнание и очакване на закономерния завършек от по-
редицата разказани събития. От своя страна, митологичните представи по 
своята природа не предполагат наличието на зрители и слушатели. Всички 
дееспособни членове на колектива са участници в ритуалния пърформанс.

В резултат от тази диференциация се формират различни дискурсив-
ни практики. Наративът, разказващ някаква история, протичаща във време-
то, в чийто център стои някакво нарушаване на съществуващия ред, опреде-
ляно от нас като събитие, се противопоставя на дескриптива, чиято основна 
цел е да опише съществуващия ред, за да бъде опознат. От друга страна има-
ме декларатив (от лат. clar = ясен, светъл), чиято основна цел е да обясни 
защо съществуващият ред е такъв, и перформатив (от англ. performance = 
действие, събитие), чиято цел е не да каже нещо на някого за света, а да из-
върши непосредствено социално действие – заповед, молба, въпрос, завеща-
ние и др. Именно диференциацията на дискурсивните практики е основата, 
върху която израстват речевите, а по-късно и литературните жанрове.

По това време се оформят и основните разделителни линии в устройство-
то на човешкото битие на сакрално и профанно, на делник и празник. В услови-
ята на делника се образуват основните речеви жанрове на базата на очертаните 
по-горе основни дискурсивни практики: молби, заповеди, договори, и други по-
добни в резултат на перформативните действия; съобщения и информации на 
базата на наративите; описания на обекти и повтарящи се процеси на базата на 
дескриптивите, както и обяснения и разяснения на базата на декларативите. В 
голямата си част жанровете на битовата реч съдържат в себе си повече от една 
дискурсивна практика – например в беседата могат да се срещнат и наративи, и 
перформативи, и дескриптиви, и декларативи. Важното в случая обаче е, че една 
от базовите дискурсивни практики се явява основна и по този начин оформя ця-
лостната комуникативна стратегия на комуникативното събитие.

В сферата на празника и свещеното все още водещ е ритуалът, но този ри-
туал вече има по-сложна природа. В него има и наративи, припомнящи важни за 
общността събития, които трябва да се съхранят в колективната памет; и перфор-
мативи, от рода на ритуалното обругаване в хода на ритуалите на прехода, така, 
както са описани те в теорията на Ван Женеп и Виктор Търнър23; и дескриптиви, 
и декларативи. Именно в хода на различните видове ритуали и култови практи-

23 Вж.: ТЪРНЪР, В. Ритуалният процес. София: ЛИК, 1999.



61

ки се оформат базовите протонаративи, които оформят пет опозиционни двойки: 
сказание/сага; приказка/загадка; притча/екземплум; анекдот/казус; жизнеопи-
сание/легенда, както и основните протоперформативи, водещи началото си от 
заклинанието: похвала/хула, тревога/успокоение, оплакване/желание, медита-
тивна самооценка и декларативно разбиране същността на явленията на базата 
на надникването зад повърхността на нещата чрез виденията. В хода на ритуала 
се развива и подражателното дублиране на явленията от външния свят, прераст-
ващо в репрезентация, изискваща активното диалогично взаимодействие между 
показаното и осмислянето му от страна на зрителите.

След усядането на хората и развитието на земеделието се появява и тра-
диционният фолклор. И при него все още езиковите дискурси са в много голяма 
степен вписани в цялостната ритуална практика – делнична и празнична. Спо-
ред Т. Ив. Живков фолклорът е част от социалната активност на етноса24, при 
която между членовете на общността се актуализира идеологическата спойка 
между тях, временно изтласкана в условията на делника, и се препотвърждават 
основните ценности, управляващи живота на общността. Затова и жанровете, 
с които може да се опишат проявите на фолклорната словесност, по никой на-
чин не приличат на тези в литературата. В две свои статии: „Принципы класси-
фикации фольклорных жанров“ и „Жанровий состав русского фольклора“ из-
вестният руски фолклорист В. Я. Проп25 приема, че фолклорните жанрове се 
определят по принципа на общността на поетическата система, на битовото 
предназначение, на формите на изпълнение и на музикалния съпровод на от-
делните творби. Тази класификация на фолклорните жанрове се основава на 
факта, че фолклорното комуникативно събитие все още е напълно вписано в 
това, което Т. Ив. Живков нарече „трудово-ритуален цикъл“.26

С течение на времето и развитието на обществените отношения се офор-
мя и системата на дискурсивните практики. Както тези от сферата на делнич-
ната реч – всякакъв род молби, беседи, любовни признания, ругателства, съоб-
щения и т. н., така и от сферата на идеологическото говорене. Към последните 
можем да причислим вече до голяма степен оформилите се протонаративи на 
сказанието, притчата, анекдота, приказката, казуса и др. под., както и базови-
те перформативи като прославянето и охулването, оплакването и желанието, 
успокояването и предизвикването на тревога. В резултат на така установените 
дискурсивни практики се оформят и регулиращите както битовата, така и иде-
ологическата комуникация речеви жанрове, характеризиращи се с ясно опре-
делена фигура на говорещия, предмет, цел и ситуация на говоренето. В своята 
„Реторика“ Аристотел дори представя теоретичен модел на жанрово оформе-
ната ораторска реч, която според него се определя от позицията на оратора, 

24 ЖИВКОВ, Т. Ив. Фолклор и съвременност. София: Наука и изкуство, 1981.
25 ПРОПП В. Я. Принципы классификации фольклорных жанров. – Советская 

этнография, 1964, № 4, с. 146–154.; ПРОПП, В. Я. Жанровы состав русского фольклора. – 
Русская литература, 1964 , № 4, с. 28–65.

26 ЖИВКОВ, Т. Ив. Народ и песен. София: БАН, 1977.



62

предмета на речта, както и от това на кого и с каква цел се говори.27

Ето защо, когато по време на елинизма (IV–III в. пр. Хр.), се появява 
литературата като специфичен феномен, имащ основно естетически харак-
тер (какъвто феномен традиционният фолклор и устно функциониращата 
култура, здраво вписани в ритуалните практики, все още не представляват), 
тя не стъпва на празно място и оформянето на нейните жанрове не идва 
след някакъв „безжанров“ период, а е резултат на еволюция и трансфор-
мация на вече съществуващата система на функциониращите към онзи мо-
мент речеви жанрове на делничната и идеологическата реч. Това обстоя-
телство трябва да се подчертае специално, защото заварената система от 
протонаративи и протоперформативи се основава върху типичните начини 
за справяне с основните антропологически предизвикателства, стоящи пред 
човека и неговите общности. Спътвайки върху тази система, литература-
та на практика продължава развитието на културата като духовна дейност, 
изграждаща определени идеологически нагласи и убеждения, чувства и 
отношения, формираща препоръчителни модели на поведение, базирани 
върху фундаметални ценности и практики. В същото време еволюцията на 
жанровия строеж дава възможност за адаптиране на начина, по който се 
осъществява художественото въздействие в съответствие с променящата се 
обществена, идеологическа и комуникативна ситуация. Точно поради тази 
причина всички жанрови теории препоръчват намирането и осмислянето на 
онзи жанров субстрат (протонаратив или протоперформатив), върху който 
израства всеки съвременен жанр. Именно този субстрат представлява онзи 
тематичен, комуникативен, въздействен и идеологически фундамент, който 
след Бахтин литературознанието нарича „памет на жанра“.

Принципната разлика между литературата и всички предхождащия я 
културни феномени, в които словото е съществен участник, е нейният писмен 
характер. Нещо, което е отразено и в самото понятие, чрез което мислим и на-
зоваваме този феномен – „литература“ идва от латинското littera, което значи 
буква. Тук може да се възрази, че записване на словесни текстове е имало и пре-
ди оформянето на литературата като специфичен феномен. В това отношение 
най-показателни са текстовете на античната драматургия – трагедии и комедии. 
Това е така, но тук трябва да се отчете едно важно обстоятелство. В този случай 
писменият текст има основно техническа функция, той представлява нещо като 
сценарий, върху който се изгражда спектакълът. Но истинското функционира-
не на словесното произведение продължава да бъде устно и то в системата на 
определени религиозни или граждански ритуали (театралните представления 
в гръцките полиси са част от празника). Писменият характер на литературата 
предполага, че нейното функциониране ще се извършва чрез разпространява-
нето на специално подготвени писмени текстове в условията на индивидуал-
но четене. И в този случай, както отбелязва Богдан Богданов, се осъществява 

27 АРИСТОТЕЛ. Реторика. София: Захарий Стоянов, 2013.



63

специфичен вид ритуално действие, обединяващо всички четящи един и същи 
текст (макар и по различно време и на различно място) в една ценностна ко-
мунитас (по Търнър).28 Тази комунитас обаче е виртуална и става възможна 
само заради това, че съществува един стандартен текст, с който участниците 
в също така виртуалното ритуално действие се срещат. С други думи, дори и 
възприемането на литературата като особен вид ритуал също е базирано върху 
наличието на стандартизиран писмен текст (за разлика от вариативността на 
устно разпространяваните фолклорни произведения).

Функционирането на литературата чрез разпространяване на стан-
дартизирани писмени текстове в условията на индивидуално четене, осъ-
ществяващо се по различно време и място, в различен културен контекст и 
сред разнородна по своя характер публика, води до принципно несъвпаде-
ние между акта на създаването и акта на възприемането на текста. Вслед-
стие на това строежът на литературното произведение, който трябва да 
организира протичането на дискурса като активно взаимодействие между 
креативното и рецептивното съзнание, трябва да се съобрази с принципното 
несъвпадение между комуникативната ситуация на създаването на текста 
и тази на неговото възприемане. В резултат самото дискурсивно действие 
става виртуално. В нормалния случай (при традиционното езиково общу-
ване в единна комуникативна ситуация) най-напред се изгражда дискурсът, 
а като негов резултат възниква и структурираният по определени правила 
текст. В процеса на литературното взаимодействие тази поредност се обръ-
ща. Авторът създава текста, в който са закодирани възможностите за осъ-
ществяване на дискурс, а той, от своя страна, се осъществява виртуално в 
процеса на четенето. Така литературният дискурс по определение се явява 
вторичен и фикционален. Това води до необходимостта писменият текст да 
бъде построен така, че да организира възприятието по определен начин, за 
да се осъществи присъщият за съответния жанр специфичен начин на взаи-
модействие между креативното и рецептивното съзнание. Затова и разглеж-
дането на проблема за генезиса на литературните жанрове се заключава в 
проследяване на начина, по който се трансформират протолитературните 
феномени, в които може да се видят някои принципно важни за последваща-
та жанрова еволюция стратегии за тематизация на действителността, както 
и на начините за проява на авторската функция и адресацията.

Комуникативната стратегия на писмено-опосредстваното, а не уст-
но-непосредственото общуване е принципно най-важната предпоставка за 
възникването на литературата като жанрова система, но в никакъв слечай не 
е единствената. Втората не по-малко съществена предпоставка е овладява-
нето на нарацията като комуникативна стратегия на собствено вербалния 
начин на разказване, заменила архаичната система на показването, имити-
ращо явленията от действителността с неезикови средства.

28 БОГДАНОВ, Б. Четенето, писането и литературният текст като проблеми на културата. – 
В: Социологически преглед – бюлетин. Извънреден брой, 1987, с. 40–55.



64

Протолитературните жанрове се оформят в процеса на прехода от ци-
кличност към линейна история. Жанровата същност на наратива се състои 
в съобщението за някаква заслужаваща вниманието на възприемателя „ис-
тория“. Именно тя става основният жанров „предмет“ на наратива. Комуни-
кативната ситуация на наратива предполага начилието на знаещ (свидетел и 
съдия – Бахтин) носител на „вестта“ (повествование идва от вести – зная, уз-
навам), който я съобщава на един принципно неизвестен адресат, чието вир-
туално присъствие се закодира в структурата на текста. Съвременната нара-
тология обозначава тази фикционална фигура с понятието „нарататор“, чиято 
функция е огледално отражение на функцията на също така фикционалната 
фигура на наратора. Тази комуникативна стратегия е присъща по принцип на 
повествователния дискурс, който по пътя на своето усложняване и филиация 
изгражда различни жанрове, определени по тема, по композиция и по стил.

В центъра на наративния дискурс стои събитието, т. е. нещо, което 
нарушава съществуващия ред и се появява само веднъж. Това е непознат 
феномен за митологичната култура, която иска да утвърди в общественото 
съзнание не нещо, което се е случило веднъж, а нещо, което е било винаги. 
Според О. М. Фройденберг наративизацията на мита като разказ за процеса 
по създаване на света е значително по-късно явление.29 Освен това съдър-
жанието на мита не се съобщава на незнаещо външно лице. То се разиграва 
в синкретичното действие на ритуала срез познаващите го много добре чле-
нове на колектива от „свои“ (рода или племето). В този процес няма разлика 
между този, който разказва, това, за което се разказва и на кого се разказва. 
Всички те са едно синкретично цяло.

Разбира се, и древните хора не са могли да минат без съобщения за 
явления, нарушаващи съществуващия ред. Тези съобщения обаче си остават 
на равнището на делничното общуване и не прерастват в културен фено-
мен. Реакциите на подобни излизащи извън нормата събития се осъщест-
вява най-често от ненаративни изказвания – перформативи, дескриптиви, 
миметични наподобявания, но не се отливат в специални съобщения, раз-
казващи с чисто езикови средства някаква история, на която разказващият е 
бил свидетел и съдия, доколкото самото решение да се разказва произтича 
от отсъждането, че това е нещо значимо за живота на общността и затова 
заслужава да бъде споделено. Именно поради тази причина появата на нара-
цията като комуникативен феномен се оказва решаващ фактор за възниква-
нето на литературата изобщо, а не само на наративните жанрове в частност.

Наративното изказване е двусъбитийно, раздвоено на референтно 
(за което се разказва) събитие и комуникативното събитие на самото раз-
казване. Това обстоятелство също изиграва принципнно важна роля за по-
явата на литературата като специфичен културен феномен. Разбира се не 
всички литературни жанрове разказват за събития. Лириката говори основ-

29 ФРЕЙДЕНБЕРГ, О. М. Миф и литература древности, 1998.



65

но за състояния и процеси, а драматургията не разказва за поведението на 
героите, а непосредствено го показва на сцената. Въпреки това обаче, и тези 
жанрове, въпреки ограниченото присъствие в тях на наративни дискурси 
(нека припомним, че нарацията освен да излага история изисква тя да бъде 
представена чрез посредника наратор), дължат своето възникване на нара-
тивния поврат в културата.

Най-напред защото чрез нарацията човекът успява да усвои и ос-
мисли събитийната част от своето битие, за разлика от митологията, която 
утвърждава основно процесуалната му страна. Лириката често представя 
моменти от живота, които са лишени от събитийност, но след овладяването 
на събитийната страна на битието те вече се мислят като част от едно битие, 
притежаващо и процесуална, и събитийна същност.

На второ място, нарацията отделя не задължително измисления, 
но задължително въображаемия свят, за който се разказва, от света, в кой-
то реално съществуват авторът и читателят, където протича събитието на 
разказването. По този начин светът, за който се разказва, се превръща във 
фикция, в „образ“, който не е самата действителност, а само й подражава. 
В процеса на възникване на литературата като специфичен феномен, тази 
образност се оказва присъща не само на наративните, но и на драматургич-
ните и лирическите жанрове. По този начин човекът излиза от състоянието 
на отъждествяването си с природата и достига до състоянието на осмисляне 
на действителността чрез проследяване действията на въображаем герой в 
едно въображаемо време и пространство. Аристотел, който представя съз-
даването на един такъв въображаем свят под действието на вероятността и 
необходимостта, мотивира с него твърдението си, че поезията (литературата 
като цяло) е по-философична от историята, която представя реално случили 
се единични събития. Именно затова появата на фикционалната образност 
има решаващо значение за развитието на художественото мислене.

И третият, също така решаващ фактор за генезиса на литературните 
жанрове е появата на идеята за естетическа дейност. Това, от своя страна, 
води до формирането на такива специфични литературни институции като 
индивидуалното авторство, заменило античния авторитет на сакралното 
слово, и поетиката, т. е. теоретичното самоосъзнаване на художественото 
слово като майсторство от особен вид.

Според Сергей Аверинцев30 това се случва в Древна Гърция, в която 
за пръв път се използва принципът за изобразяване и оценка на действител-
ността чрез поглед отвън (слово за живота). Принцип, напълно противополо-
жен на библейския начин да се говори за света и на човека в него „отвътре“ 
(слово в живота). Така се оформят два културни модела, които Аверинцев 
нарича „словесност“ и „литература“. Възникването на литературата като 
специфична дейност се базира на това, че в древногръцката литература се 

30 АВЕРИНЦЕВ, С. С. Греческая литература и ближневосточная „словесность“. – В: 
Типология и взаимосвязь литератур древнего мира. Москва: Наука, 1971.



66

осъществява обръщане и на съдържанието (разказаното събитие), и на само-
то събитие на разказване към сферата единствено на естетическото.

Това довежда до осъзнаването на типичните форми на изказването 
единствено според техните естетически свойства. Което на практика озна-
чава, че литературните жанрове започват да се възприемат като отделна и 
специфична категория, различна от обичайните речеви жанрове. От дру-
га страна се изгражда и представата за особения естетически характер на 
„предмета“, залегнал в основата на художествените дискурси. Той вече се 
мисли като въображаем свят на условно-художествената реалност, а не при-
надлежащ към обективната реалност на биографичния автор и читател.

Това осъзнаване се проявява най-ярко в самата идея за човека като предмет 
на художествената дейност. Човекът вече се наблюдава отвън, като някакво чуждо 
Аз, като Другия и дори като Другия-в-мене и в резултат на това се описва като сво-
еобразна вещ, като „характер“, който лесно може да бъде разпознат сред другите 
поради своята индивидуалност. В това се състои дълбокото и принципно различие 
на литературните жанрове от жанровете на библейската и средновековна сакрална 
книжнина, в която трудно се разграничават героят и авторът. В художествената ли-
тература авторът и героят се разграничават ясно по своите функции, дори и тогава, 
когато авторът като че ли говори за самия себе си. Това обстоятелство се оказва 
много важно най-вече за развитието на лирическите жанрове.

Индивидуализацията на героя, както и индивидуализацията на автора, 
предполагат и индивидуализация на читателя. Тази необходимост произтича от 
комуникативната ситуация на писмения текст, който по принцип вече се въз-
приема не заедно с другите в „хор“, а индивидуално, насаме със своите мисли, 
чувства и преживявания. Вследствие на тази индивидуализация на читателя се 
оформя и основната въздействена стратегия на литературата – да постави на 
изпитание самоопределелия се човек в качеството му на отделна личност. От 
този момент нататък всяко литературно произведение, както и всеки литерату-
рен жанр задължително трябва да си изработят своя специфична концепция за 
адресата и модалността на неговото рецептивно поведение като един от базови-
те белези на специфичния за дадения жанр начин за организация на дискурса.

От момента, в който литературата възниква като специфичен феномен, 
започва и еволюцията на различните дискурсивни практики, израснали от офор-
мените в древността протонаративи и протоперформативи, изразяващи се в из-
граждане на литературната жанрова система такава, каквато я познаваме днес. 

ЛИТЕРАТУРА 
АВЕРИНЦЕВ, С. С. Греческая литература и ближневосточная „словесность“.  –  

В: Типология и взаимосвязь литератур древнего мира. Москва: Наука, 1971. 
[AVERINTSEV, S. S. Grecheskaya literatura i blijnevostochnaya “slovesnost”. – V: 
Tipologiya i vzaimosvyaz’ literatur drevnego mira. Moskva: Nauka, 1971.]

АРИСТОТЕЛ. Реторика. София: Захарий Стоянов, 2013. [ARISTOTEL. 
Retorika, Sofia: Zahariy Stoyanov, 2013.]



67

БАХТИН, М. М. Проблема речевых жанров. – В: М. М. БАХТИН, Эсте-
тика словесного творчества. Москва: Искусство, 1979, с. 237–280. [BAHTIN, M. 
M. Problema rechevyh zhanrov. – V: M. M. BAHTIN. Estetika slovesnogo tvorchestva. 
Moskva, Iskusstvo, 1979.]

БОГДАНОВ, Б. Четенето, писането и литературният текст като проблеми на 
културата. – В: Социологически преглед – бюлетин. Извънреден брой, 1987, с. 40–55. 
[BOGDANOV, B. Cheteneto, pisaneto i literaturniyat tekst kato problemi na kulturata. – 
V: Sotsiologicheski pregled – byuletin. Izvanreden broy, 1987, № 4, s. 40–55.]

ВАН ДАЙК, Т. А. Язык. Познание. Комуникация. Москва: Наука, 1989. 
[VAN DAYK, T. A. Yazyk, poznanie, komunikatsiya, Moskva: Nauka, 1989.]

ВЕСЕЛОВСКИЙ, А. Н. Историческая поэтика. Ленинград: Художест-
венная литература, 1940. [VESELOVSKIY, A. N. Istoricheskaya poetika. Leningrad: 
Hudojestvennaya literatura, 1940.]

ГЕОРГИЕВ, Н. Поява и утвърждаване на единното родова поня-
тие лирика – В: Годишник на СУ „Св. Климент Охридски“, ФСФ, т. Х, 1969. 
[GEORGIEV, N. Poyava i utvarзхdavane na edinnoto rodovo ponyatie lirika. – V: 
Godishnik na SU „Kliment Ohridski“, FSF, t.  X, 1969.]

ЖИВКОВ, Т. Ив. Народ и песен. София: БАН, 1977. [ZHIVKOV, T. I. Narod 
i pesen. Sofia: BAN, 1977.]

ЖИВКОВ, Т. Ив. Фолклор и съвременност. София: Наука и изкуство, 
1981. [ZHIVKOV, T. I. Folklor i savremennost. Sofia: Nauka i izkustvo, 1981.]

КРЕЙПО, Р. Културна антропология. София: ЛИК, 2000. [R. KREYPO. 
Kulturna antropologiya. Sofia: LIK, 2000.]

ОСТИН, Дж. Слово как действие. – В: Новое в зарубежной лингвистике. 
Вып ХVI. Москва: Прогресс, 1985. [D. OSTIN, Slovo kak deystvie. – V: Novoe v 
zarubezhnoy lingvistike, Vyp. XVI, Moskva: Progress, 1985.]

ПАНОВ, Ал. Проблеми на жанровата теория. – Литературна мисъл, 1983, 
кн. 3, с. 95–115. [PANOV, Al. Problemi na zhanrovata teoriya. – Literaturna misal, 
1983, № 3, s. 95–115.]

ПАНОВ, Ал. Текстът като социално действие. София, ИЦ „Боян Пенев“, 
2022. [PANOV, Al. Tekstat kato sotsialno deystvie. Sofia: Boyan Penev, 2022.]

ПОСПЕЛОВ, Г. Н. Типология литературных родов и жанров. – Вестник 
московского университета. Сер. IХ, Филология, 1978. [G. N. POSPELOV, Тipologiya 
literaturnyh rodov i zhanrov. – Verstik Moskovskogo universiteta, Ser. IX, Filologiya, 1978.]

ПРОПП, В. Я. Принципы классификации фольклорных жанров. – Со-
ветская этнография, 1964, № 4, с. 146–154. [PROPP, V. Y. Printsipi klasifikatsii 
folklornyh zhanrov. – Sovetskaya etnografiya. 1964, № 4, s. 146–154.]

ПРОПП, В. Я. Жанровы состав русского фольклора. – Русская лите-
ратура, 1964, № 4, с. 28–65. [PROPP, V. Y. Zhanrovoy sostav russkogo folklora. – 
Russkaya literatura, 1964, № 4, s. 28–65.]

ПРОПП, В. Я. Исторические корни волшебной сказки. Ленинград: Из-
дательство Ленинградского университута, 1986. [PROPP, V. Y. Istoricheskie korni 
volshebnoy skazki. Leningrad: Izdatel’stvo Leningradskogo universiteta, 1986.]



68

СТЕННИК, Ю. В. Система жанров в историко-литературном 
процессе. – В: Историко-литературный процесс – проблемы и методы изу-
чения. Москва: Наука, 1974, с. 168—202. [STENNIK. Y. V. Sistema zhanrov v 
istoriko-literaturnom protsesse. – V: Istoriko-literaturny protsess – problemy i metody 
izucheniya. Moskva: Nauka, 1974, s. 168—202.]

ТАМАРЧЕНКО, Н. Д. (ред.). Теория литературных жанров. Москва: Ака-
демия, 2004. [TAMARCHENKO, N. D. (red.), Teoriya literaturnyh zhanrov. Moskva: 
Akademiya, 2004.]

ТЕОРИЯ литературы. Роды и жанры литературы. Москва: Наука, 1964. 
[TEORIYA literatury. Rody i zhanry lieratuy. Moskva: Nauk, 1964.]

ТОДОРОВ, Ц. Понятието „литература“. – Език и литература, LII, 1997, 
кн. 1-2, c. 54–63. [TODOROV, Tz. Ponyatieto literatura. – Ezik i literatura, LII, 1997, 
№ 1-2, s. 54–63.]

ТЪРНЪР, В. Ритуалният процес. София: ЛИК, 1999. [TARNAR, V. 
Ritualniyat protses. Sofia: LIK, 1999.]

ФРЕЙДЕНБЕРГ, О. М. Миф и литература древности. Москва: Hayкa, 
1978. [FREYDENBERG, O. M. Mif i literatura drevnosti. Moskva: Nauka, 1978.]

ФУКО, М. Археология на знанието. София: Наука и изкуство, 1996. 
[FUKO, M. Arheologiya na znanieto. Sofia: Nauka i izkustvo, 1996.]

ФУКО, М. Редът на дискурса. – B: М. ФУКО. Генеалогия на модерността. 
София: Изток-Запад, 2016, с. 45–80. [FUKO, M. Redat na diskursa. – V: M. FUKO. 
Geneologiya na modernostta. Sofia: Iztol-Zapad, 2016, s. 45–80.]

ЧЕРНЕЦ, Л. В. Литературные жанры. Москва: Издательство Московско-
го университута, 1982. [CHERNETS, L. V. Literaturnye zhanry. Moskva: Izdatel’stvo 
Moskovskogo universiteta, 1982.]

BЕHRENS, I. Die Lehere von der Einteilung der Dichtkunst. Halle/Saale: Max 
Niemeyer Verlag, 1940.

CHOMSKY, N. Rules and Representations. Oxford: Backwell, 1980.
COMBE, D. Les genres litteraires. Paris: Hachette, 1992. 
GENETTE, G. Introduction a l’architexte. Paris: Seuil, 1979.
FOWLER, A. Kinds of Literature. An Introduction to the Theory of Genres and 

Modes. Oxford University Press, 1982.
JOLLES, A. Einfahen Formen. Halle/Saale: Max Niemeyer Verlag, 1956.
HANKISS, E. Abenteuer Menschheit. Budapest: Helikon, 1999.
HEMPFER, K. Gattungstheorie. Muenchen: Fink, 1973.
HERNADY, P. Beyond Genre. New Directions in literary Classification. Itaca-

London: Cornell University Press, 1972.
PETERSEN, J. Zur Lehre der Dichtugsgattungen. Stuttgard: Metzler, 1925.
STALLONI, Y. Les genres litteraires. Paris: Nathan, 2001.
TODOROV, Tz. Les Genres du discours. Paris: Seuil, 1978.



69

PROBLEMS OF GENRE THEORY
Abstract. The article examines some of the most problematic aspects of genre 
theory: the relationship between the concepts of architext and genre; the grounds 
for the existence of genre and its function in the social being of the work of art; 
the prerequisites that led to the emergence of genre as an important element of 
artistic communication. For a long time, genre was perceived primarily as a struc-
tural entity, serving mainly the needs of classification. Recently the idea that its 
function is related to the communicative essence of the artistic discourse appeared. 
In practice, genre fulfills the role of a discursive norm, organizing all aspects and 
levels of artistic impact. This circumstance also determines the role that genre 
plays in realizing the social functions of verbal art. Therefore, the main prerequi-
sites that led to the emergence of genre as an important element of artistic activity 
are considered mainly within the framework of cultural anthropology. The most 
important prerequisite for the emergence of genre, according to the hypothesis 
defended by the article, is the appearance of the fiction related to the emergence 
of narration, dividing artistic discourse into two events – referential (the event that 
is narrated) and communicative (the event of the narration itself). It is this duality 
that defines any artistic discourse as fictional, regardless of whether it presents 
documentary or fictional events. The other two main prerequisites for the emer-
gence of the literary genre are the nature of literature as writing, which is a specific 
social phenomenon, and on the other hand, the appearance of the idea of ​​aesthetic 
activity, which in turn leads to the formation of such specific literary institutions 
as individual authorship and poetics as a manifestation of literary self-awareness. 
Key words: genre, discourse, fiction, aesthetic activity, poetics

Alexander Panov, Prof. Phd, Dr. Sc.
Institute of Literature, Bulgarian Academy of Sciencies
52, Shipchenski Prohod Blvd. (Blok 17), Sofia 1113, Bulgaria
E-mail: lapnisharan@hotmail.com



70



71

Ангел В. Ангелов, проф. д. н.
Институт за литература – Българска Академия на науките

В НАСТЪПЛЕНИЕ СРЕЩУ МОДЕРНОСТТА: 
ЕМИЛ ЩАЙГЕР ПРЕЗ 1960-ТЕ

Резюме. Целта ми е да покажа как ценностите, които ръководят Щайгер в 
отношението му към литературата и към обществото, престават да бъдат 
актуални през първата половина на 1960-те. Стремя се също така да покажа 
по-общата промяна, която настъпва в изследователските подходи в литера-
турознанието и в социалните ценности.
В хода наизложението обсъждам как Щайгер създава:
• своя образцова, идеално-типова поетика; 
• как я свързва с нормативни поетики, създадени преди 1800; 
• как обновява постановки на нормативните поетики чрез модерната исто-
рическа нагласа към литературните форми. 
Скицираната от Щайгер поетика е образцова, но не е предписваща и изключ-
ваща; тя включва модерни и е открита към бъдещи литературни форми.
Тази постановка е различна от враждебността, която Щайгер засвидетел-
ства към модерната литература в публикациите си през същото десетилетие.
Разбирането му за стил се отнася както за литературата и за изкуството, 
така и изобщо за живота на една епоха. Той критикува иманентните тълку-
вания, които не се основават на историческо знание за съответното литера-
турно произведение, а го тълкуват от позицията на съвременни читатели. 
Според Щайгер „собствено литературоведската работа започва едва тогава, 
когато сме достигнали до възможността да четем произведението като не-
гови съвременници“. 
Концепцията му не допуска взаимодействието с миналото, защото предпос-
тавя, че съвременността стои ценностно по-ниско, че не е равностойна на 
„класическото време“. Осъждането на съвременността и на съвременната 
литература е елемент от реторичната стратегия на съчиненията му от 1960-
те. Модерното изкуство не е в състояние да създаде нравствени образци 
на общностен живот, каквито създава класическото изкуство. Концепцията 
на Щайгер е за общностен живот, при законът и личната свобода не са в 
противоречие.
Общото ми заключение е, че динамичните промени в хуманитарните нау-
ки през 1960-те подтикват Щайгер концептуално да се оттегли изцяло във 
времето 1770–1830. Подходът му загубва своята привлекателност, а класи-
цизмът му започва да изглежда анахроничен.
Ключови думи: анти/модерност, стил, тълкуване, класическо произведение, 
дух на времето



72

Целта ми е да покажа как ценностите, които ръководят Щайгер в от-
ношението му към литературата и към обществото, престават да бъдат акту-
ални през първата половина на 1960-те. Ще се стремя също така да покажа, 
че това е част от по-общ процес на промяна в изследователските парадигми 
в литературознанието и в социалните ценности.1

Годините от втората половина на 1950-те до края на 1960-те са бо-
гати на нови подходи към историята на литературата и към литературното 
произведение: „отворена творба“, структурализъм, семиотика, рецептивна 
естетика, диалогична херменевтика, социология на литературата2, използване 
на числови методи, на постановки от теория на информацията и от киберне-
тиката, подемат се и се преобразуват постановки за езика и за литературата 
от 1910–1930-те.3 Райнер Розенберг смята, че именно социалната и научна 
динамика на 1960-те дава тласък към модернизиране на литературознанието 
и в двете немски държави. Тезата му обаче може да се отнесе не само към 
литературознанието във ФРГ и в ГДР, но и към изследванията на литература-
та в други страни от Европа. Под модернизиране Розенберг разбира „сложен 
процес: на диференциране или на реорганизиране на [научните] дисциплини 

1 Годините от края на 1950-те до края на 1960-те са време на динамични промени в 
социалното поведение, в ценностите, в начина на мислене за големи части от населението 
в Европа. На тези промени, разпознати като радикализиране на модерността, се противо-
поставя една най-общо казано консервативна и антимодерна рефлексия и поведение. Тя е 
по-слаба и по-трудно забележима; по-многобройни са материалите, от всякакъв вид, които 
се отнасят до демократичните, революционни и сциентистки поведения и ценности. В Бъл-
гария в областта на хуманитарната рефлексия и на художествената литература се проявяват 
и двете ценностни ориентации. Антимодерната е анализирана върху различен материал от 
Бойко Пенчев и от Пламен Антов (ПЕНЧЕВ, Б. Прогресисти и консерватори. София: УИ 
„Св. Климент Охридски“, 2023, с. 140–225; АНТОВ, П. Неоавангардисткият спазъм на 90-
те: контрамодерни рефлекси в българската проза – В: Под знака на европейските културни 
диалози. В памет на проф. Боян Ничев. София: УИ „Св. Климент Охридски“, 2007).

2 Дори да има елемент на случайност в това, че новото издание на книгата на Левин 
Шюкинг „Социология на формирането на литературния вкус“ се появява през 1961 г. (пър-
во изд. 1923, второ 1931), то публикуването ѝ е показателно за промяната в изследванията 
на литературата, както и за преработването на авангардни постановки от първите три десе-
тилетия на ХХ в. (SCHÜCKING, L. L. Soziologie der literarischen Geschmacksbildung. Bern: 
Francke, 1961). Отбелязвам този факт, защото повечето примери, с които Шюкинг подкрепя 
твърденията си за обусловянето на литературния вкус от външни фактори, са отпреди 1800 
г., най-вече от английския ХVІІІ в. Това, което е валидно в по-слаба степен за времето преди 
модерността, с още по-голяма сила важи при създаването на модерната литература през 
ХІХ в. в Европа, вкл. за Ваймарския класицизъм. Свидетелство за ориентирането на лите-
ратурните изследвания в социологическа посока в началото на 1960-те във ФРГ е и пуб-
ликуваната в превод книга на Робер Ескарпи „Книгата и читателят. Проект за литературна 
социология“ (ESCARPIT, R. Das Buch und der Leser. Entwurf einer Literatursoziologie. Köln: 
Westdeutscher Verlag, 1961).

3 Литературата върху историята на германистиката и на литературознанието във ФРГ след 
1945 е огромна. Обзор на подходите в немскоезичното литературознание през ХХ в., направен 
в самия край на 1960-те: WEHRLI, M. Deutsche Literaturwissenschaft. – In: Literaturwissenschaft 
und Literaturkritik im 20. Jahrhundert. Bern: Kandelaber, 1970, S. 9–34, спец. 16–34).



73

в съответствие с актуалните промени на техните обекти; на променящи се 
социални изисквания към научните постижения; на отваряне на дисциплини-
те за новите глобални научни тенденции и преструктуриране на [научните] 
институции в съответствие с новото подреждане на знанието“4.

1. „Наченки на една образцова поетика“ 

Ще започна с основните положения на кратката статия „Наченки на 
една образцова поетика“ (Andeutung einer Musterpoetik) oт 1961 г. 

В началото Щайгер говори за затруднението да бъде отнесено 
многообразието от литературни произведения по недвусмислен начин към 
родовете епос, драма и лирика. След това напомня, че прилагателните епи-
ческо, лирическо и драматическо следва да се разделят от съществителни-
те епос, лирика и драма. Необходимостта от подобно разделяне Щайгер 
обосновава в „Основни понятия на поетиката“ (1946). Усилието му е да 
установи идеално-типови характеристики, които да бъдат валидни за все-
ки от трите литературни рода и които да са независими от историческите 
промени на литературните форми. Достига до извода, че е за предпочита-
не да не се говори за епос, лирика и драма, а за къси и дълги стихотворе-
ния, за къси и разгърнати разкази, било то в стихове или в проза, и за про-
изведения, предназначени за сцена, в които той включва и музикалните 
сценични произведения.5

За разлика от „Основни понятия на поетиката“, където епическо, 
драматическо и лирическо въплъщават три основни състояния на времето, 
тук основният определител е пространството. По отношение на произве-
денията, предназначени за сцена, Щайгер скицира именно антропология 
на пространството – отношението между сцена и зала. Навярно не е позна-
вал сходната и по-разгърната антропологична концепция на Ортега-и-Га-
сет в „Идеята за театър (Едно съкращение)“, 19466. За разлика от „Основни 
понятия на поетиката“, тук Щайгер включва прозата като равностойна на 
епоса. Това е съществена промяна на убеждението му, че само стихотвор-
ният епос е литература (Dichtung), макар то да не е изказвано пряко. Нещо 
повече – в тази статия Щайгер изравнява интересно и значимо. Интерес-
ното за него (както и за историка на изкуството Ханс Зедълмайр) е отри-
цателна категория: „в един роман – съобщението трябва да е принципно 
по-интересно, по-значимо, отколкото в епоса“ (с. 256). Целта на Щайгер е 
да установи възможен нормативен принцип. 

Същевременно оставя целенасочено без внимание разликата в ка-
4 ROSENBERG, R. Verhandlungen des Literaturbegriffs. Studien zu Geschichte und Theorie 

der Literaturwissenschaft. Berlin: Akademie Verlag, 2003, S. 244.
5 STAIGER, E. Andeutung einer Musterpoetik. – In: Methoden der deutschen Literaturwi- 

ssenschaft. Eine Dokumentation. Frankfurt/M.: Athenäum, 1971, S. 253. (Отправките по-долу 
в текста са по това изд.)

6 Вж. в: ОРТЕГА-И-ГАСЕТ, Х. Есета. Т. 2. София: УИ „Св. Климент Охридски“, 1993, с. 
194–220; ОРТЕГА-И-ГАСЕТ, Х. Естетически есета. София: Наука и изкуство, 1984, с. 352–382.



74

чеството на произведенията. Самата постановка за образцова поетика 
включва нормативен принцип, но не е нормативна, защото не постановява 
като образцов само определен модел епос, лирика и драма. И отново за раз-
лика от други свои съчинения, тук Щайгер заявява: „Не следва да се позо-
ваваме на избрани образци, напр. на старогръцките драми или на лириката 
на Гьоте. Така бихме извършили прегрешение спрямо нашето историческо 
съзнание“ (с. 252). Нормативният принцип не трябва да дава предимство на 
нито един модел лирика, драма или епос (с. 259).

Проблемът за границата, за ясните очертания, основен за изсле-
дователската нагласа на Щайгер, намира тук своето решение в понятието 
„диапазон (Spielraum)“. То, смята Щайгер, е фундаментално за поетика-
та, защото „опосредства между канона на нормативната поетика в стария 
стил и историческото знание за многообразната същност на литературата 
(Dichtung)“ (с. 260). Диапазонът или обхватът (der Spielraum) е различ-
на за всеки един от трите рода: „Всички поетически форми имат присъщ 
им диапазон, който не може да бъде прекрачван, без да бъде заплашен 
смисълът им. Лириката трябва да компенсира липсващата екстензивност 
чрез интензивност. Дългият разказ в стихове от своя страна не следва да 
ни уморява чрез непрекъсната интензивност. Ако стихът отпадне, то те-
матиката трябва да стане по-интересна. Сценичното произведение трябва 
да въздейства от разстояние, от издигнато и обособено пространство вър-
ху много хора и не трябва да е твърде изискано, твърде незабележимо и 
дискретно“ (с. 259–260). 

Литературно произведение, което се разполага вътре в диапазона на 
един от трите рода, съответства на този род. Това, което е извън диапазо-
на (обхвата), следва да се обозначи като погрешно спрямо рода. По сходен 
начин, добавям към твърдението на Щайгер, един обект, който се показва 
в музей или в галерия, се превръща в артефакт и може да бъде разглеждан 
като произведение на изкуството именно вследствие на институционалното 
му пространствено рамкиране.

Целта ми не е да обсъждам дали образцовата, идеално-типовата по-
етика на Щайгер има основание и дали литературният му опит е включвал 
извъневропейски литератури, а да посоча желанието на Щайгер да свър-
же своята поетика с нормативните поетики от преди 1800 (Скалигер, Боа-
ло) и да ги обнови чрез модерната историческа нагласа към литературните 
форми. Скицираната от Щайгер поетика е образцова, но не е предписваща 
и изключваща; тя включва модерни и е открита към бъдещи, все още не-
осъществени литературни форми (с. 260). Тази постановка е различна от 
враждебността, която Щайгер засвидетелства към модерната литература в 
публикациите си през същото десетилетие.7

7 За първи път в негова статия се появява името на Бертолд Брехт в едно изречение 
заедно с името на Торнтън Уайлдър.



75

2. Проблемът за стила

В статията „Проблемът за обрата на стила“, 1963, Щайгер разисква 
въпроса каква да бъде историята на немската литература, специално в годи-
ните 1770–1830. Наистина през 1960-те за различни страни в Европа това 
е актуална литературоведска задача – да се напишат и какви да бъдат исто-
риите на националните литератури. Наистина създаването на национални 
и на сравнителни истории на няколко литератури – романски, славянски, е 
било осъществявано и преди това, но социалните и ценностни промени през 
1960-те подтикват към ново осмисляне на историята и оттам и на историята 
на изкуствата. В осъществяването на тази задача Щайгер обаче не се включ-
ва; не написва история на литературния стил между 1770 и 1830. Независи-
мо от това статията може да се чете и като програма или като обсъждане на 
възможността да се напише подобна история. 

На едно понятие обаче, макар то да не е свързано непосредствено с 
историята на литературата, искам да обърна внимание. Щайгер употребя-
ва три пъти “Evidenz”8; това понятие, смятам, е показателно за отношение-
то му към литературата и към историята на литературата. Щайгер изисква 
от литературознанието, но всъщност от своя подход, „висша очевидност“ 
(höchste Evidenz) в тълкуването на стила на едно произведение или на една 
епоха, но също така и при обосноваването на историческата последовател-
ност. Тълкувателят или историкът трябва да достигне до твърдения или из-
води, които няма нужда повече да бъдат обосновавани: „Неговият предмет е 
единствено чистият естетически феномен, а истината, към която се стреми, 
се нарича очевидност“9. Целта е: „Читателят трябва да остане с впечатление-
то: така е трябвало да стане“10. 

Макар твърдението да е отнесено към тълкувателя и към историка на 
литературата, то е показателно най-вече за изискването за валидност, което 
Щайгер е поставял към своите изследвания. Две години по-рано Щайгер 
обосновава очевидността на тълкуването в кратък текст, прочетен като ра-
диолекция в 1961 – „Проблемът за научното тълкуване на поетически про-
изведения“11. Личната му цел е била тълкуването, което той предлага, да 

8 STAIGER, E. Stilwandel. Studien zur Vorgeschichte der Goethezeit. Zürich / Freiburg i. Br.: 
Atlantis Verlag, 1963, S. 8, 14, 19.

9 В друго изследване превеждам ‘Evidenz’ като „непосредна откроеност на присъстви-
ето“. Преводът се отнася до употребата на понятието от Ерих Ауербах в „Данте като поет 
на земния свят“, 1929. Там посочвам и възможно въздействие върху Ауербах от етиката 
на Макс Шелер. (АНГЕЛОВ, А. Филология, литература и символна география на Европа: 
Ерих Ауербах, Лео Шпитцер, Едуард Саид, Стефан Цвайг и Хуго фон Хофманстал. София: 
б. и., 2022: c. 41.)

10 ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила. – Литературна мисъл, XXVIII, 1984, кн. 
5, с. 110, 115. 

11 STAIGER, E. Das Problem der wissenschaftlichen Interpretation von Dichtwerken. – In: 
Worte und Werte. Bruno Markwardt zum 60. Geburtstag. Berlin: De Gruyter, 1961, S. 355–358. 
(Отправките по-долу в текста са по това изд.)



76

придобие характера на непосредствена очевидност (Evidenz) за читателя. 
Вътрешната съгласуваност (Einstimmigkeit) на тълкуването обаче не е са-
мостойна, тя трябва е в съответствие с вътрешната съгласуваност на тълку-
ваното произведение. Именно очевидността, тази непосредност (Evidenz) 
на присъствието поражда същото чувство и у читателя (c. 357–358). Изводът 
му е, че „истината на тълкуването има характера на очевидност“ (c. 358).

Една история на литературата предполага обосноваване или отхвърля-
не на понятието за епоха, както и обосноваването на процеси, промени и пре-
късвания. Щайгер предлага своето решение: да се установи общото в разли-
чието между произведенията на един писател или между произведенията на 
различни писатели; само анализът на произведенията може да доведе истори-
кът на литературата до обобщаващото разбиране за епоха. Промяната, която се 
осъществява вътре в епохата, която е сигнал за нейния край или за ново начало, 
може да се открие в стила на литературните произведения.12

Щайгер привежда доводи, че литературата допринася за създаването 
на обществени структури и събития (на Стария режим и на Френската рево-
люция), но че тя също така не е само продукт на обществените отношения. 
Заключението му е, че и двете позиции (марксистката и тази на Хайдегер) „са 
теория и могат еднакво приемливо да бъдат подкрепени чрез неизчерпаеми 
примери от опита“13. Цитираното изречение потвърждава, че Щайгер пред-
почита практиката на тълкуването, без да я подчинява на определена фило-
софска система.14 По-натам в статията той отново заявява, че и двете позиции 

12 ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила, c. 111; STAIGER, E. Stilwandel, S. 11.
13 ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила, c. 110.
14 Въздействието на философията на Хайдегер върху Щайгер е забележимо до 

„Основни понятия на поетиката“ (1946) включително. И в двете книги („Основни понятия 
на поетиката“ и „Времето като въображение на поета“), в които той използва като 
теоретична основа онтологията на Хайдегер, по-убедителната част са проникновените 
анализи на поетически произведения, а не толкова теоретичната постановка. По-силна 
изглежда е била личната привързаност към философа, за което съдя и от статиите в „Нойе 
Цюрхер Цайтунг“ (NZZ 23.1.1936; NZZ 27.9.1959; NZZ 5.10.1969). Още в началото на 
1960-те Александър Гелай изследва свободния начин, по който Щайгер усвоява филосо-
фията на Хайдегер. Историкът на литературата, смята Гелай, заема само тези понятия от 
философа, които могат да допринесат за разбирането на литературните творби, на тяхната 
конкретност; а тълкуването на литературната конкретност променя понятията: GELLEY, 
A. Staiger, Heidegger, and the Task of Criticism. – Modern Language Quarterly, 23.3 (1962), pp. 
198–201. Сбито и ясно изложение на промените в отношението на Щайгер към философия-
та на Хайдегер вж. у Дистелмайер: DISTELMAIER, O. Fundamentalästhetik und Normativität 
Untersuchungen zu Emil Staigers Fundamentalpoetik im Hinblick auf Heinrich Rombachs “Struk-
turontologie” und Theodor W. Adornos “Ästhetische Theorie”. München  (Hochschulschrift), 
1973, S. 13–20. Дистелмайер анализира статията от 1936 не толкова като защита на кон-
цепцията на Хайдегер за художественото произведение, а като обявяване на променената, 
станала вече аполитическа позиция на Щайгер. „Впечатляващо в защитата, която Щайгер 
прави на концепцията за художественото произведение на Хайдегер, е, че той изобщо не се 
занимава с концепцията. Наистина в тази статия Щайгер „се оттегля изцяло в извъвремево-
то ... в чистата съкровеност на вечно човешкото, разграничавайки се от „мръсния“ гешефт 



77

са еднакво приемливи: „Новото самочувствие на немския бюргер ок. 1750 
не обосновава буржоазната трагедия. И отново същото: тя е свързана с него; 
един и същ обрат обхваща обществения строй и литературата“15. В рецензия, 
публикувана в 1950, Щайгер също обръща внимание и на социалната сре-
да, в която и за която твори писателят, макар това за него да не е централен 
проблем: „Социалната среда на творчеството на Виланд е изключително тяс-
на. Ето защо той просто е принуден непрекъснато да предрешава в антични 
костюми своите образователни романи“16. 

Разбирането му за стил не се отнася само до литературата или до из-
куството, защото той включва в стила всички елементи от живота на една 
епоха. Смятам, че тъй като в тази статия Щайгер мисли и за социалните про-
мени, и за стиловете на социално поведение, той използва съчетанието „дър-
жава и общество“ и навсякъде има пред вид обществото, а не, както обик-
новено, общността. „Всичко и всяко нещо, което хората създават, мислят и 
чувстват, с което се кичат, в което живеят, което управлява живота им в дър-
жавата и в обществото, може ... да бъде разбрано като стил“17.18 В „Понятието 
за стил“ (1968) Щайгер определя стила като „нещо еластично, живо, което 
наистина е подредба, но това е по-скоро, да си послужим с думите на Гьоте, 
„една жива подредба“19. Анализирайки стиховите размери в творчеството на 
Гьоте, Шилер, Клопщок, Щайгер допълва определението си за стила с: „Ин-
дивидуалното се издига до нормата; нормата бива индивидуализирана“. Сти-
лът е „закон и импровизация, единство от закон и склонност“.20 Привеждам 
тези определения на Щайгер, защото в тях той изказва не само концепцията 
си за стила, но и ценностите, които са в основата на разбирането му за лите-
ратурата, за общността и за отношението между тях. 21 

на делника и от историческата „случайност“ (S. 46). След „Основни понятия на поетиката“ 
Щайгер нееднократно заявява своето недоверие към чистата теория или към този, който 
„украсява своя мързел с високомерни, несъответни теории“ (STAIGER, E. Das Problem der 
wissenschaftlichen Interpretation von Dichtwerken, S. 357). 

15 ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила, c. 115.
16 STAIGER, E. Friedrich Sengle: Wieland. – Trivium VIII, 1950, Jahrgang, H. 1, S. 74.
17 ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила, c. 112.
18 Понятието за стил престава да е актуално в литературознанието и в изкуствозна-

нието през 1970-те, но се премества в историята и в социологията на делника, както и в 
медиазнанието (вж.: BECHER, U. A. J. Geschichte des modernen Lebensstils. Essen–Wohnen–
Freizeit–Reisen. München: Beck, 1990). На бълг. ез. вж. изследванията на Силвия Петрова, 
посветени на проблема „лайфстайл“. За историята на изследванията върху проблематиката 
на стила в изкуството до началото на 1950-те вж. статията на Майър Шапиро „Понятието 
стил“ в: ШАПИРО, М. Художник, общество, стил. Избрани студии и статии. София: Бъл-
гарски художник, 1993, с. 238–279. Критическият исторически преглед на стилистичните 
концепции е съчетан с формулирането на собствената концепция на Шапиро.   

19 STAIGER, E. Der Begriff des Stils. Ein bisher unveröffentlichter Vortrag von Emil Staiger. 
Textedition Jørgen Sneis. – Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft, 63 (2019), S. 105.

20 Ibid., S. 112.
21 Йорген Снайс обосновава защо стилът е централно понятие в концепцията на Щайгер 

за литературата: SNEIS, J. Der Begriff des Stils, 1968. Ein bisher unveröffentlichter Vortrag von 



78

Мисловната нагласа на Щайгер, езикът с който си служи, за да опише 
възможната история на стила, предполагат разграничение спрямо позитивиз- 
ма (той отделя значително място, за да разсъждава за позитивистката нагласа 
спрямо литературата) и спрямо историята на духа (Geistesgeschichte).22 Тео-
ретични постановки през 1960-те насочват изследователското внимание към 
читателската публика, но Щайгер навярно би определил това като социоло-
гия, която няма отношение към спецификата на литературата и към автоном-
ността на литературознанието като научна дисциплина.

Щайгер обобщава своя метод по следния начин: „Истинското тълку-
ване се основава на коментар ... в истинското тълкуване е вплетен коментар, 
който дава сведения за състоянието на езика, тежестта, значението, аурата на 
думите, вярата, мисленето, нравите на времето и ако евентуално текстът го 
изисква, разяснява и социалното, и политическото положение. ... Същинско-
то тълкуване, което се отнася до въздействието, силата и интензивността, до 
съгласуваността на частите, до единството в многообразието, разглежда това, 
което се е изплъзнало от времето, произведението sub specie aeternitatis“23. 
Смятам за съществено, че рефлексията върху собствения му подход съответ-
ства на тълкуванията, които Щайгер прави на конкретни произведения.24 

В радиолекцията, за която стана дума по-горе, Щайгер най-сби-
то обосновава своята идея за научност на тълкуването: то е във възможно 
пълното възстановяване на историческата (езикова, биографична, микро- и 
макросоциална) среда на произведението. Тази първа част от тълкуването 
предпазва от грешки. Втората част е собствено естетическата – откриването 
на вътрешната съгласуваност на произведението. Между двете части няма 
причинна връзка, естетическата не се извежда от историческата; историчес- 
ката е само подготовка: „То [тълкуването] няма убеждаващата сила, която е 

Emil Staiger. – In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft, 63 (2019), S. 95–96. Едно негово 
наблюдение добре описва част от научните нагласи през втората половина на 1960-те. Щайгер 
прочита „Понятието за стил“ на колоквиум, организиран от Пол де Ман: „Щайгер говори 
в 1968 пред публика, която иска да разруши подобни представи за единното и (вътрешно) 
съгласувано художествено произведение“ (ibid., S. 102), каквато именно е концепцията на 
Щайгер. Но тъй като в колоквиума участват представители на различни литературоведски 
направления, наблюдението на Снайс се отнася преди всичко за „т. нар. деконструкция“. 

22 Определение на стила, което е сходно с предложеното от Щайгер, може обаче да бъдат 
открито и при представител на духовно-историческата школа. През 1922 г. Фриц Щрих 
определя стила така: „Назоваваме своеобразието на израза на епоха, нация или личност, чрез 
което тя се различава спрямо всички други, както и единството на нейния израз, което я пре-
връща в цялост - стил на епохата, нацията, личността. Стилът е единна и своеобразна форма, 
в която се проявява във времето и пространството вечната човешка субстанция. Историческа-
та наука следователно … е история на стила“ (STRICH, F. Deutsche Klassik und Romantik oder 
Vollendung und Unendlichkeit. Ein Vergleich. München: Meyer & Jessen,  1924, S. 3).

23 ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила, c. 110; STAIGER, E. Stilwandel, S. 8.
24 За актуалността на темата говори следното обстоятелство. Статията на Щайгер е пуб-

ликувана през април 1962. Същата година един от въпросите, които са включени в дневния 
ред на годишната конференция на германистите (Mannheimer Germanistentag) в Манхайм в 
1962 е за отношението между история на литературата и тълкуване. 



79

присъща на едно логическо заключение“25.
В първата част на лекцията Щайгер критикува иманентните тълку-

вания, които не се основават на историческо знание за съответното литера-
турно произведение, а го тълкуват от позицията на съвременни читатели. С 
това Щайгер опровергава разпространеното и тогава, и по-късно твърдение, 
че принадлежи и е един от създателите на иманентното тълкуване.26 

Урсула Амрайн изследва антимодерните концепции в швейцарската 
германистика от 1930-те до 1960-те; Амрайн смята, че социалната им функ-
ция е била да обосновават национална швейцарска литературна политика, но 
и да я доближат до официалната германска линия между 1933 и 1945 г. Резю-
мирам някои положения от студията ѝ. Тезата за автономията на художестве-
ното произведение, отстоявана от Щайгер, „е насочена срещу прочит, който 
разполага литературата в политическия контекст на своето време“.27 Разбира-
нето на литературознанието като филология, като съсредоточаване върху сти-
ла на произведението, е същевременно отказ да се обсъжда социалната функ-
ция на художествената литература, историчността на произведенията, както 
и историческото място на собствената научна дисциплина. Стилистичният 
подход на Щайгер се противопоставя на духовно-историческите синтези, но 
възпроизвежда установения от духовно-историческата школа литературен ка-
нон и неговите характеристики – органична цялост на произведенията и на 
епохите – ранно време, зрялост, късно време; неприемане на фрагментарно, 
на недостатъчно организираното; на разбирането „изкуство за изкуството“, 
на нихилизма.28 Нека да добавя, че тези характеристики са общи не само за 
духовно-историческата школа и за стилистичната концепция на Щайгер, но 
също и за концепцията за социалистическия реализъм. Антимодерността, 
смятам, е споделена на Изток и на Запад през десетилетията 1930-те–1960-те. 
Иманентното тълкуване, смята авторката, се отнася към художествената лите-
ратура така сякаш националсоциализмът не е съществувал. Заслуга на Петер 
Сонди е, че той назовава структурната причина, поради която в швейцарската 

25 STAIGER, E. Das Problem der wissenschaftlichen Interpretation von Dichtwerken, S. 358.
26 Почти по същото време, през 1963 г., Бено фон Визе заявява: „Принципното раз-

деляне между исторически анализ и тълкуване, е в самото си основание безсмислено“ 
(WIESЕ, B. v.: Geistesgeschichte oder Interpretation. – In: Methodenfragen der deutschen 
Literaturwissenschaft. Darmstadt: WBG, 1973, S. 85).  Бено фон Визе мисли най-вече за ис-
торическо изследване на поетическите форми и на тяхното въздействие (напр. на френския 
епистоларен роман от ХVІІІ в. върху „Страданията на младия Вертер“), а не на социалната 
историческа среда. Но той не изключва възможността тълкуването на литературни произве-
дения да използва и социологически елементи, каквото е отношението между автор и чита-
телска публика (ibid., S. 98). За да бъде тълкуването убедително, нужно е да се уравновеся-
ват различни подходи, смята той, и внимателно критикува Щайгер за това, че преувеличава 
ролята на чувството.

27 ARMEIN, U. Diskurs der Mitte. Antimoderne Dichtungstheorien in der Schweizer 
Germanistik vor und nach 1945. – Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen 
Literatur (IASL), Jg. 26 (2001), H. 1, S. 52.

28 Ibid., S. 51–57.



80

германистика в тези  години отсъства самокритична рефлексия върху минало-
то.29 Според Амрайн именно антимодерната мисловна фигура на равновесния 
„център“ (Mitte), исторически, социален и естетически, е позволила на швей-
царската германистика да поддържа до средата на 1960-те илюзията за своята 
неутралност спрямо политиката на нацистка Германия. 

Ще подкрепя извода на Амрайн за фигурата на равновесието  –  „цен-
тър“ (или „среда“), с два цитата от Щайгер. Първият е в статия, публикува-
на в 1963, озаглавена „Немската класика“. Статията представя в сбит вид 
концепцията на Щайгер за класическото: „От тази гледна точка [на Шилер 
и на Гьоте] старите гърци изглеждат като най-чисто въплъщение на природ-
ните форми на човешкия живот, като здрава, устойчива среда, около която 
се завърта световната история в по-близки и по-отдалечени кръгове и от 
която тя може да се отдалечи, само за да се завърне отново към нея“30. За 
Щайгер немската класическа литература ок. 1800 г. е именно „равновесие“ 
и „среда“, естетическа и морална. Среда, мярка, равновесие са и основни 
характеристики на разбирането за класическата форма. 

Вторият цитат е от по-късната статия „Едно изречение от съчинение-
то на Гьоте за Винкелман“: „С това е означено равновесието на неговата [на 
Гьоте] човечност, както и равновесието на жизнено богатата красота и едно-
временно и неразривно – равновесието на немската класика, което отново и 
отново ни подтиква да ѝ отредим средата сред останалите нравствено-есте-
тически възможности“31. Тази позиция е характерна не само за германисти-
ката, но и за други клонове на хуманитарното знание. В изкуствознанието 
неин най-красноречив изразител е Ханс Зедълмайр, чиято книга „Загуба на 
средата“, публикувана през 1948 г., достига девет издания за по-малко от 
тридесет години. 

3. Същността на миналото е неизменна

Диалогичната херменевтика, формираща се в теологията и във фило-
софията в Германия през 1920-те не оказва въздействие върху мисленето на 
Щайгер, нито херменевтиката, която Гадамер и други философи разработват 
през втората половина на 1950-те и през 1960-те. Диалогичната херменевти-
ка остава чужда на Щайгер, защото позицията му концептуално не допус-
ка диалога, тя предполага минало, което не взаимодейства със сегашното. 
Равнопоставеност на историческите времена при подобна позиция не е въз-
можна. За Щайгер класическото е съчетание между авторитет и отговорност. 
„Как стоим ние днес пред Гьоте?“, пита Щайгер.32 Същият е въпросът, който 
го ръководи в монографията му за Шилер (1967). В публичните му лекции 

29 Ibid., S. 55–56.
30 STAIGER, E. Deutsche Klassik. – In: Das Erbe der Antike. Zürich–Stuttgart: Artemis Ver-

lag, 1963, S. 244.
31 STAIGER, E. Spätzeit. Studien zur deutschen Literatur. Zürich: Artemis Verlag, 1973, S. 18.
32 STAIGER, E. Goethe. Bd. I., 4. Aufl. Zürich: Atlantis Verlag, 1964, S. 12.



81

обвиненията срещу модерната литература и модерното общество стават оби-
чайни. Именно тази атака срещу модерността проявява отчетливо и есте-
тическите, и социалните ценности, върху които Щайгер е изградил своята 
позиция. Тъкмо когато подходът му започва да губи популярност, Щайгер 
започва да се отнася към творчеството на Гьоте така, сякаш то е свещен текст.

Концептуално Щайгер стои най-близо до херменевтиката на 
Дилтай – литературният историк да стане съвременник на епохата и на ав-
тора, чиито произведения тълкува.33 Психологизма на Дилтай обаче Щайгер 
не споделя. Косвено потвърждение за привързаността на Щайгер към опре-
делена линия от литературно-историческото познание от втората половина 
на ХІХ в. (Хайм, Дилтай) откривам в оценката, която Щайгер прави за кни-
гата на Фридрих Зенгле „Виланд“: „Той не се оставя да му въздействат нито 
старите, … прикачени към немската словесност етикети (Просвещение, 
Буря и натиск, романтизъм), нито господстващите тенденции на модерното 
литературознание, а следва неотклонно своя път и има смелостта да напише 
книга в духа на Хайм  и на Дилтай. Колко благотворно е това след толкова 
усложнена феноменология и онтология. Колко ободряващо, как саморазби-
ращо се правилно е то!“34 Тази почти изцяло положителна оценка за книгата 
на Зенгле, съставлява основната част от рецензията и свидетелства едновре-
менно за разграничаването на Щайгер от съвременността, този път – от ли-
тературоведската. В оценката се проявява и трайното недоверие на Щайгер 
към теорията изобщо след „Основни понятия на поетиката“. 

Близостта до литературната херменевтика от ХІХ в. е причината Щай-
гер да не различава автора в произведението от живия автор: „Той не прави 
разлика между автор и текстов субект и смята, че е саморазбиращо се ... да се 
възприема поезията така, както е смятал авторът“35. За сравнение – във вто-

33 През 1959 г. се чества седемдесетгодишнината на Хайдегер. В посветения на юбиляря 
сборник е публикувана статията на Гадамер „За кръга при разбирането“, в която авторът 
говори именно за наивната вяра на историзма, че е възможно историкът да се премести в 
духа на някоя епоха, да мисли с нейните понятия и представи, за да постигне историческа 
обективност, а не с понятията и представите на своето време. Дори да е познавал този 
или други текстове на Гадамер, Щайгер не ги е възприел като методология. За близостта 
до Дилтай в подхода на Щайгер и за разликата с Гадамер вж.: BÖHLER, M. Die Kunst der 
Interpretation als Interpretation zur Kunst – oder die dorische Vorzensur. – JOACHIM, R. (Hrsg.). 
Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil Staiger. Würzburg: Königshausen & 
Neumann, 2009, S. 65–72. Дистелмайер посочва, че подходът на Щайгер е задължен на Дил-
таевия анализ на разбирането (DISTELMAIER, Fundamentalästhetik und Normativität Unter-
suchungen zu Emil Staigers Fundamentalpoetik…, S. 26–31). Волфганг Баслер, анализирайки 
концепцията на Дилтай за разбирането, също отбелязва връзката на подхода на Щайгер с 
този на Дилтай (BASSLER, W. “Verstehen und Interpretieren” oder “Verstehen als Grundlage 
der Interpretation”. Ideen über Diltheys Begriff des Verstehens. – In: 1955–2005: Emil Staiger 
und “Die Kunst der Interpretation” heute. Bern [u.a.]: Peter Lang, 2007, S. 189–201).

34 STAIGER, E. Friedrich Sengle: Wieland. – Trivium, VIII, 1950. Jahrgang, H. 1, S. 73.
35 RUSTERHOLZ, P. Adäquates Textverstehen? Fragen und Antworten Emil Staigers und 

Max Wehrlis. – In: JOACHIM, R. (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist 
Emil Staiger, S. 119.



82

рата половина на 1960-те са изказани „революционни“ твърдения за „смърт-
та на автора“; пак по същото време, във „Валидността в интерпретацията“ 
(1967) Ерик Д. Хирш обсъжда инстанцията на автора като елемент от своята 
концепция за обективност на тълкуването на литературното произведение. 

Две програмни твърдения на Щайгер от предишни десетилетия оста-
ват непроменени: „собствено литературоведската работа започва едва тогава, 
когато сме достигнали до възможността да четем произведението като негови 
съвременници“36. В предговора към първия том на монографията за Гьоте през 
1952 г. Щайгер пише: „Посещаваме поета в обстоятелствата на неговото време 
и на неговото място, може би с нови средства за тълкуване, като принцип обаче 
по същия начин, както правеше това старото почтено литературознание от ми-
налия век (ХІХ в. – б. м., А. А.). Иначе не бихме открили сигурна основа за ин-
терпретацията“37. Сходно твърдение Щайгер изказва в послеслова към третия 
том „Гьоте“: „Ние се приспособяваме към неговия ритъм ... към неговата свое-
образна индивидуална човечност“38. Именно тази концептуална постановка на 
Щайгер критикува и Гадамер. Гадамер на два пъти в „За кръга на разбирането“ 
(Vom Zirkel des Verstehens) и в „Истина и метод“ препраща към „Изкуството на 
тълкуването“ на Щайгер. В „Истина и метод“ към положителната препратка (тя 
е същата и в „За кръга на разбирането“): „Вж. съгласуващото се с казаното опи-
сание (за херменевтичния кръг – б. м., А. А.), което дава Емил Щайгер в своето 
„Изкуство на тълкуването“, Гадамер добавя критичен коментар: „Все пак аз не 
бих приел, че работата на литературоведа започва едва тогава, „когато ние вече 
сме се пренесли в положението на един съвременен читател“. Това ние нико-
га не сме, но въпреки това сме в състояние да разбираме, макар да не можем 
никога да стигнем до здрава „лична или времева тъждественост“39. В полза на 
Щайгер обаче трябва да се добави, че той постига възможното в усилието си да 
забрави своята съвременност и да се превърне в читател, който е съвременник 
на тълкуваните произведения и дори да постигне (невъзможната) вътрешната 
гледна точка на самия автор.

Повтарящ се упрек при Щайгер е, че ние (т. е. неговите съвремен-
ници) сме обзети от себе си и поради това не виждаме висшия смисъл на 
историята – да разкрием широтата на възможностите ѝ. Необходимо е да се 
освободим от „лишената от достойнство деспотия на съвременните ценнос-
ти (Zeitgeist), за да постигам онази свобода, която единствено миналото ни 
предоставя“40. Миналото е за него съкровище от изгубени и забравени, но 
живи възможности. Любовта ни помага да ги открием, тя прави миналото 
да засияе в неговата изключителност. Грижата на историка на литературата 

36 STAIGER, E. Die Zeit als Einbildungskraft des Dichters Untersuchungen zu Gedichten von 
Brentano, Goethe und Keller. 3. Aufl. Zürich:‎ Artemis, 1963, S. 12.

37 STAIGER, E. Goethe. Bd. I. S. 8. 
38 STAIGER, E. Goethe. Bd. ІІІ. 2. Aufl. Zürich: Atlantis Verlag, 1963, S. 482.
39 ГАДАМЕР, Х. Г. Истина и метод. Плевен: ЕА, 1997, с. 366.
40 STAIGER, E. Goethe. Bd. I. S. 7.



83

е поезията от миналото да не бъде забравена и да не остане неразбрана, а 
задачата му е да тълкува поезията според замисъла на поетите. В хода на 
тълкуването историкът на литературата привлича елементи от други произ-
ведения на поета, както и от произведения на други поети от епохата, също 
така той привлича исторически сведения или сведения за живота на поета, 
но първостепенно е тълкуването, на което всички събрани факти се подчи-
няват. Към миналото са възможни, смята Щайгер, различни перспективи и 
позиции, но то остава неизменно като същност. Да тълкуваме миналото от 
съвременни позиции означава да търсим само своето отражение. Същевре-
менно Щайгер смята, че „една нова култура никъде все още не се вижда, ... 
кой сериозно би се усъмнил в това“41. Когато пише тези редове в предговора 
към първия том от изследването си върху Гьоте, Щайгер предпочита да не 
забелязва новите посоки в западноевропейската култура в началото на 1950-
те. Неговият поглед е обърнат към миналото.

Въпросът „Какво днес може да ни каже Гьоте?“ показвал, че сме се 
подчинили на принудата на съвременността. Едва когато този въпрос замре 
на устните ни и се преобразува в: „Как стоим ние днес пред Гьоте?“, само 
тогава сме служели на сегашното време, а не когато сме се оставяли то да 
ни предписва законите на мисленето.42 Четейки пасажа, чувам подходящата 
тържественост на изказа, от която обаче изпитвам безпокойство. При така 
поставения въпрос, образът на Гьоте придобива чертите на съдия. Послед-
ните няколко цитата са от въведението към първия том на монографията 
на Щайгер за Гьоте, 1952. За дванадесет години първият том достига че-
тири издания, което свидетелства, че позицията на Щайгер продължава да 
има популярност и през първата половина на 1960-те. Въведението пред-
ставя както подхода на Щайгер към творчеството на Гьоте, така и подхода 
му към миналото като изследователски проблем. Послесловът към третия 
том от изследването завършва така: „Ние се връщаме отново и отново към 
същото – не към неподходящия въпрос какво би могъл да означава Гьоте за 
днешното време, а към подобаващия – как стоим ние днес пред него: мярка-
та на човека, която ни е завещана от предците, зад която трябва да застанем, 
ако искаме да останем верни на нашата история и да вървим към бъдещето 
с уверена крачка. Това е мярката, духът на Европа“43.  

41 Ibid.
42 Ibid., S. 11–12. Същата позиция Щайгер защитава в речта, посветена на паметта на 

Ернст Бойтлер, в 1961 г. (вж. по-долу). Убеден, че е между съмишленици, Щайгер упреква 
остро онези, които могат да мислят другояче за миналото (STAIGER, E. Die glücklichen 
Augen. Rede an der Gedenkfeier für Ernst Beutler am 20. Februar 1961. – In: Gedenkschrift für 
Ernst Beutler. Zürich: Atlantis, 1962, S. 25). 

43 STAIGER, E. Goethe. Bd. ІІІ. S. 487. Критичен анализ на концепцията на Щайгер за 
Гьоте вж. в: HERMAND, J. Fünfzig Jahre Germanistik. Aufsätze, Statements, Polemiken 1959–
2009. Bern: Peter Lang Verlag, 2009, S. 41–53. За Щайгер и за „класическото“ в творчеството 
на Гьоте – пак там с. 45–46. Вж. също анализа на Гампер на същия абзац от монографията 
на Щайгер за Гьоте (GAMPER, M. Er schreibt für das Volk, nicht für die Masse. Die Ablehnung 



84

Наистина ли тази мярка е духът на Европа, само тя и никаква друга? 
Когато говори за минало, Щайгер има пред вид само едно минало, с чиято 
мярка той измерва сегашното – годините между 1770 и 1830 в Германия. От 
този период са подбрани само върховите представители на немската култу-
ра. Това е двойна редукция – спрямо многообразието на исторически епохи 
и спрямо пълнотата на определена епоха. Като читател бих искал да зная 
кои са „ние“, които Щайгер косвено призовава да бъдат верни на своята 
история; кои са тези, които трябва да зададат подобаващия въпрос? Всички, 
на които немският език е роден, без изключение? Реториката в съчиненията 
на Щайгер предполага наличието на общност и то от съмишленици, той не 
пише за своите колеги германисти или по-общо – историци на литературата. 
Последните страници от послеслова към третия том „Гьоте“ (и в този сми-
съл към цялото изследване) звучат като тържествена реч, която сякаш Щай-
гер произнася от някаква трибуна. Разбираемо е желанието да представиш 
своето като световно значимо, но ако не се интересуваш дали и за другите 
то има това значение, което има и за „нас“, това е просто незачитане на 
чуждите ценности. Подобни определения като цитираното Йост Херманд 
основателно нарича „панегирични преувеличения“44. 

4. Екскурс

Що се отнася до „мярката на човека“ – призивът звучи хуманистично 
и привлекателно, докато не се превърне в практика. Имам известен опит от 
прилагането на една единствена мярка към всички. През 1970 г. се навърш-
ваха сто години от рождението на Владимир Илич Улянов. Бях ученик; все-
ки ученик, предполагам не само в нашето училище, но във всички училища 
на Народна Република България, трябваше да напише съчинение за епизод 
от живота или за проблем от съчиненията на другаря Ленин. Подготвяхме 
се колективно; мисля, че часовете на класния ръководител бяха посветени 
на тази отговорна задача. Към колективната се добавяше индивидуалната 
подготовка на всеки от нас. Следваше състезание за най-добро съчинение в 
класа. Избраното съчинение отиваше на следващ етап – състезание между 
най-добрите съчинения от всеки клас в цялото училище; следващ етап – 
между училищата в района, в града и т. н. Изглежда безобидно, докато оста-
ва в областта на ученическите съчинения. 

Още един спомен: в края на социализма в България, през 1988, по бу-
левардите на София се появиха билбордове с надпис „Революцията продъл-
жава“. Разбира се, бих предпочел да се беше появил надписът „Класиката 

der gesellschaftlichen Moderne in der Schweizer Germanistik – Konzepte und Konsequenzen. – 
In: Schreiben gegen die Moderne. Beiträge zu einer kritischen Fachgeschichte der Germanistik in 
der Schweiz. Zürich: Shronos, 2001, S. 99).

44 HERMAND, J. Op. cit., S. 352. Според Херманд „ние“ при Щайгер изразява претен-
цията авторът да представя образованото бюргерство в областта на културата, но без да е в 
състояние да погледне отвъд собствения си хоризонт (ibid., S. 345). 



85

продължава“. Доколкото социализмът се представяше и за интернациона-
лизъм, то можеха да бъдат поставяни билбордове с варианти: „Световната, 
социалистическата, съветската, българската, словашката, финската класика 
продължава“. Но това би звучало миролюбиво, а социализмът беше пред-
ставян като революционен.

Отношението на Щайгер отхвърля критическата нагласа към мина-
лото; но той не допуска и взаимодействието, защото предпоставя, че съвре-
менността стои ценностно по-ниско, че не е равностойна на „класическото 
време“. Няколко години след края на Втората световна война тази позиция 
предлага компенсаторен изход от близкото минало – назад към класиката, коя-
то е неизменна морална инстанция и неизменен художествен образец.45 Исто-
рикът разстила съкровището на миналото; класическата литература въздейст-
ва облагородяващо върху индивида и върху общността, но само малцина днес 
разбирали и споделяли класическите ценности. Любовта на Щайгер към вре-
мето около 1800 има своята обратна страна в отричането на съвременната му 
литература. Все така в първия том от монографията си за Гьоте (1952) Щайгер 
заявява: „Ние сме до такава степен ужасени и унизени от поетите на съвре-
менността, както навярно не е било никое друго поколение от миналото“46. 

Осъждането на съвременността или на съвременната литература е 
елемент от реторичната стратегия на Щайгеровите текстове от 1960-те. Се-
гашното е време на упадък, защото се е отдалечило ценностно от великото 
минало; този начин на аргументиране е митопоетичен: епохата на класика-
та е епоха на герои и полубогове. При тази постановка произведенията на 
Гьоте и на Шилер около 1800 г. придобиват статуса на почти религиозна 
словесност, която изисква почит и последование – естетическо и морално. 
Според Карл Песталоци Щайгер вярва в надвремевата стойност на великите 
литературни произведения; стреми се да направи миналото непосредствено 
достъпно и непосредствено преживявано, за да запази то своята нормативна 
сила. В това Щайгер вижда задачата си. Същевременно Песталоци смята, че 
отношението на Щайгер към актуалността „е необичайно едностранчиво, 
културно-исторически ограничено и съвсем размито“47. 

Щайгер произнася една от двете речи по случай смъртта на гер-
маниста Ернст Бойтлер през февруари 1961 г. във Франкфурт на Майн. 
Речта е посветена на отношението на Бойтлер към творчеството на Гьоте 
и по-общо – към миналото.48 На няколко места Щайгер заявява с подходяща 

45 Андре Бюше с основание отбелязва, че Щайгер поставя себе си като морална инстанция 
(BUCHER, A. Zur Rezeption der klassischen Moderne in der Schweizer Germanistik. Untersuchun-
gen zu Ermatinger, Faesi, Muschg und Staiger. – In: Schreiben gegen die Moderne…, S. 79).

46 STAIGER, E. Goethe. Bd. I. S. 367.
47 PESTALOZZI, K. Überprüfte Erinnerung. Emil Staigers Interpretation von Goethes 

“Iphigenie auf Tauris”. – In: RICKES, J. (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten…, S. 35–36.
48 За важността на тази реч съдя по факта, че тя е публикувана отново като приложение 

към том с есета на Бойтлер тридесет години по-късно (BEUTLER, E. Essays um Goethe. 
Frankfurt/M.–Leipzig: Insel Verlag, 1995, S. 973–984).



86

за случая приповдигнатост своето верую: историкът се стреми да представи 
миналото така чисто и непосредствено, че самият той да изчезне; в това е 
неговото щастие. „Историческите науки за духа ценят и се грижат за тра-
дицията, те са загрижени за това миналото да не изчезне и гласът му да се 
обръща към нас ... Техният познавателен орган е страхопочитта, ръководи 
ги надеждата, която сияе над простора на разкриващите се в историята въз-
можности на човека. Страхопочитта и надеждата се коренят обаче в любовта. 
А където властва любовта, нужда от легитимиране няма“49.

Тази религиозна, макар и не конфесионална, нагласа към миналото 
при Щайгер е превърната в методология. Не изпитвам съмнение в искре-
ността на Щайгеровата методология; тя има своето познавателно предим-
ство. Все пак се питам: защо тази любов разделя минало и съвременност, а 
не ги свързва; защо скрито или явно отхвърля съвременността и модерната 
литература от средата на ХІХ в. насетне? Дали тази любов не е примесе-
на със страх от промяна, поради което обявява минали образци като вечно 
валидни. В същата реч Щайгер твърди: „често произведение с трайна стой-
ност се създава тъкмо в противоречие със съвременността“50, което може да 
бъде характеристика и на собственото му критическо творчество.  

Подобно разбиране предполага само една традиция, която ще дос-
тигне своето върхово постижение в класическите произведения. Тези произ-
ведения (и техните предходници) ще са образците в канона на националната 
литература. Така възприети, творчеството и животът на Гьоте се превръщат 
в принуда, защото творчеството не само представя най-великата епоха на 
немския дух51, но и животът на Гьоте придобива стойността на образец за 
цялото човечество. Индивидуалното творчество става общозадължително 
за народа и за света. Независимо колко е красноречив, подобен начин на ми-
слене не се пита за основанията на своя „религиозен“ подход към миналото 
и не забелязва своята ограниченост. 

Самият Щайгер определя съвършената красота, каквато е класическото 
произведение, като парадоксална. Класическото произведение не може да 
бъде наподобено, но едновременно е образец, а образецът предполага напо-
добяване.52 Препрочитайки съчиненията на Щайгер, забелязвах, че не винаги 
той е така догматичен. В доклада „Диалектика на понятията подражание и 
оригиналност“ например, прочетен през 1965 г.53, Щайгер предлага именно 
съревноваването (Nacheifern) като отношение – създаване на равностойно и 
подобно, но не наподобено, произведение. Съревноваването е понятие, което 

49 STAIGER, E. Die glücklichen Augen, S. 24.
50 Ibid., S. 19. 
51 STAIGER, E. Goethe. Bd. 3. 1814–1832. Zürich: Atlantis Verlag, 1959, S. 123.
52 STAIGER, E. Einige Gedanken zur Fragwürdigkeit des Wertproblems. – In: PILZ, G., KAI-

SER, E. (Hrsg.). Literarische Wertung und Wertungsdidaktik. Kronberg/Taunus: Scriptor Verlag, 
1976, S. 133.

53 Докладът е изнесен пред ІІІ международен конгрес на германистите през 1965 г. в 
Амстердам. В отпечатания от конгреса сборник докладът на Щайгер е първият.



87

използва Хердер и което Щайгер тълкува. Като методологически ориентир 
той приема „Феноменология на духа“ на Хегел, а материалът, върху който 
прави изводите си, е „развоят от Готшед през Хердер до Гьотевия класи-
цизъм“54. Оригиналността предполага подражание, но не на съществуващи 
изключителни поетически постижения, а безусловно отваряне към мощта 
на някой от великите творци; разтваряне в гения, като в първичен природен 
извор и от там – постигане на себе си като равностоен, не като подражател. 
Резултатът ще бъде създаване на произведение сходно на това, което геният 
е създал. Дали Щайгер не се съгласява с Хердер, само защото творчеството 
на Гьоте предстои? И кои са за Щайгер произведенията от първата половина 
на ХХ век, които са равностойни на тези между 1770 и 1830? Изводът, до 
който достига Щайгер, е: „И именно в това е тайната на красивото … на 
това, което съответства на изкуството – вплитане на своеобразно и общозна-
чимо, на неповторим индивидуален израз и на задължителна мярка“55. 

И накрая – независимо, че всеки, който искал да създаде нещо ново, 
се стремял да създаде и нови закони, все пак познавачът на историята знае, 
че всяко ново и нечувано е само разновидност на възвишеното единно. Съ-
ществува трансцендентна истина за човека, която исторически бива про-
меняна, но не и видоизменяна; именно тя прави възможно съществуването 
на традицията. Традицията за Щайгер е една и единна. Щайгер не изпитва 
нужда от критичен анализ на понятия като традиция, гений, подражание на 
природата. В „Рождената година 1770. Хьолдерлин, Хегел и Бетовен“ Щай-
гер употребява „съдба“ и „гений“ така, както те се употребяват при Хьол-
дерлин и при Хегел.56 Заключението на статията „Диалектика на понятията 
подражание и оригиналност“ е: „И така – както в самата поезия, така и в 
тълкуването, целта не е да се отправим в някакво приключение, а да поде-
мем старата истина57, но не за да възпроизведем нейния език, а за да я усво-
им по нов начин и по нов начин неподражаемо да я изкажем“58. 

Това теоретично положение не посочва коя би била „старата истина“ 
по отношение на литературата на немски език. Но тълкуванията на Щайгер 
на автори и произведения свидетелстват, че тази истина за него е времето 
около 1800 г. и спрямо този образец той преценява последвалото литера-
турно развитие. Защо обаче всяко ново литературно поколение да не може 
да избира онова, което му е нужно, от цялото литературно наследство? По-

54 STAIGER, E. Dialektik der Begriffe Nachahmung und Originalität. – In: Tradition und 
Ursprünglichkeit. Akten des III. Internationalen Germanistenkongresses 1965 in Amsterdam. 
Hrsg. W. Kohlschmidt und H. Meyer. Bern und München: Francke Verlag, 1966, S. 29. 

55 Ibid., S. 37. 
56 STAIGER, E. Das Geburtsjahr 1770. Hölderlin, Hegel und Beethoven. – In: E. STAIGER. 

Musik und Dichtung. Zürich: Atlantis, 1980 [1947]. Vierte, um einen 2. Teil erweiterte Auflage, S. 
165–185.

57 “Das alte Wahre”, казва Щайгер; „старото истинно“ не би било по-точен превод. При-
веждам този пример, за да покажа как Щайгер архаизира езика, с който си служи. 

58 STAIGER, E. Dialektik der Begriffe Nachahmung und Originalität, S. 38.



88

добно разбиране за класическото представя националното като етническо 
и му приписва трансцендентна, неизменна душевност. Изразът на тази ет-
но-езикова общност, траеща във времето, е образцово постигнат в опреде-
лен върхов момент (зенит, би казал Щайгер), след който може да следва 
само движение надолу, упадък. Това би означавало обаче, естетическите, 
нравствените и социалните ценности, постигнати и валидни в този времеви 
отрязък (1795–1805), да не се променят. Тъкмо така смята Щайгер, когато 
казва, че романът е станал по-популярен от драмата след 1800 г., което за 
него е част от упадъка, проявяващ се като субективност и психологизиране 
на художествената форма и на моралните ценности. 

Карл Ото Конради сбито излага своя подход в началото на статията 
си „Две стихотворения от Гьоте: критическо тълкуване на „Граници на чове-
чеството“ (Grenzen der Menschheit) и на „Божественото“ (Das Göttliche)“. Той 
се разграничава от идейната основа на иманентното тълкуване на Щайгер и 
на Волфганг Кайзер. Същевременно смята, че разработената в иманентно-
то тълкуване техника на внимателно четене и тълкуване на произведенията 
трябва да бъде първата част от подход, чиято по-обща цел е да обясни исто-
рическите и социалните връзки на литературното произведение по времето 
на неговото създаване, да обоснове значението му за съвременността или 
липсата на отношение към нея (belangvolle oder belanglose Beziehung). Да-
вам пример с Конради, защото той е автор на монография за Гьоте, която 
може да се чете и като алтернатива на монографията на Щайгер. Конради се 
интересува от връзката между литературата на миналото и „съвременната 
жизнена практика“, защото в противен случай историята на литературата 
се превръщала в безкритично подчиняване на господстващи традиции и в 
музеен59 пазач на литературно-исторически кодифицирани текстове.60 По 
въпроса за несъвпадащите тълкувания, които подтикват Щайгер да изгубва 
доверие в литературознанието, Конради смята: „Обективността в хумани-
тарните науки се установява едва в комуникативна общност, в която свобод-
но се привеждат обосновани доводи и в която се постига съгласие“61. 

Дали наистина може и трябва да се постигне съгласие е друг въпрос, 
но искам да подчертая промяната в литературознанието и в хуманитаристи-
ката, настъпваща в края на 1960-те и през 1970-те при тълкуването на едно и 
също художествено произведение; или по-широко – по отношение на което и 
да е човешко действие и дело. Стремежът към обективното, към правилното 
тълкуване се заменя с повече обосновани тълкувания, които са израз на раз-

59 Конради мисли за музея като склад; музеят не е просто пазач на предмети. Експозиции-
те на музея, временни или постоянни, както и историята на литературата, предлагат тълку-
вания на по-далечното или по-близкото минало, както и на съвременността; експозициите 
защитават определени позиции. Музеят не е покрит с прах склад на вещи от някакво минало.

60 CONRADI, K. O. Zwei Gedichte Goethes kritisch gelesen “Grenzen der Menschheit”, “Das 
Göttliche”. – In: K. O. CONRADI. Literatur und Germanistik als Herausforderung. Frankfurt/M.: 
Suhrkamp, 1974, S. 155–157.

61 Ibid., S. 158.



89

лични позиции.62 Идеята за равнопоставеност на тълкуванията (и на подходи-
те) e по-стара; тя принадлежи на Георг Зимел, който я развива в „За същността 
на историческото разбиране“ (Vom Wesen des historischen Verstehens): „Щом 
творческият процес вече е открил формата на обективирания дух, то всички 
и твърде разнообразни начини на разбиране са равнопоставени в степента, в 
която всеки един е сам по себе си убедителен, точен и удовлетворителен по 
отношение на обективността. … Във всичко, което създаваме, съществува … 
още едно значение, закономерност, плодотворност отвъд нашата собствена 
сила и намерение“63. Зимел се стреми да създаде концепция за историческото 
разбиране изобщо, поради което отнася многообразието на тълкуването и на 
разбирането към повече области на социалния живот.

5. Отказът от сегашното е условието да се  познае миналото

Щайгер обаче смята, че исторически е съществувал само един сми-
съл и само една възможност за възприемане и оценяване на художестве-
но произведение или на историческо събитие. За това му убеждение сви-
детелстват трите лекции, които той прочита пред различна публика между 
1960 и 1968 г. Те са публикувани в „Дух и дух на времето. Три опита върху 
културната ситуация на съвременността“ (1969). 

Първата лекция – „Духът на времето и историята“ – е пред ученици от 
кантон Тургау, публикацията е в „Нойе Цюрхер Цайтунг“. Насочена е следо-
вателно към по-широка и неспециализирана публика. Целта му е да обоснове 
защо има нужда от изследване на историята и съответно – от историческо по-
знание. И тук той смята, че любовта към миналото е същностната нагласа. Тя 
обаче не предполага симпатия към съвременността, защото съвременността 
упражнява диктат над мисленето, поведението и чувстването, на който диктат 
Щайгер противопоставя миналото, чрез което желае да подложи на проверка 
ценностите и „огромното високомерие“ на съвременността. Съвременността 
трябва да се изправи пред съда на миналото: „Единствено в историята от-
крива историкът мярката за своето време“64. Не взаимодействието или ди-
алогът между сегашно и минало, а отказът от сегашното е условието да се 
познае миналото; за Щайгер съвременността е повече от затруднение, тя е 
препятствие: „Тъй като цялото минало е залостено с тежкото резе на нашите 
предразсъдъци, на нашето своенравие и на нашите желания … и се отваря 
само чрез най-добросъвестно и най-търпеливо отричане от себе си“65. Всяко 

62 По-подробно този въпрос разгледах в: АНГЕЛОВ, А. B. Историчност на визуалния 
образ. София: самиздат 2009, с. 25–30.

63 SIMMEL, G. Vom Wesen des historischen Verstehens. – In: G. SIMMEL. Gesamtausgabe 
in 24 Bänden. Bd. 16. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1999, S. 167, 168; JUNG, W. Neuere 
Hermeneutikkonzepte. Methodische Verfahren oder geniale Anschauung? – In: K.-M. BOGDAL (Hrsg.). 
Neue Literaturtheorien. Eine Einführung. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1997 [1990], S. 166–168.

64 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist. Drei Betrachtungen zur kulturellen Lage der Gegenwart. 
Zürich: Atlantis, 1969, S. 13.

65 Ibid., S. 13–14.



90

осъвременяване е изкривяване на историческия смисъл, какъвто той е бил по 
времето, когато е създадено художественото произведение.66

Всеки, който се занимава с миналото, трябва да се съобразява само 
с едно – да не го фалшифицира, да го остави да бъде, каквото е, по възмож-
ност така да го представи, както то самото представя себе си. При той това 
не бива да се страхува, че ще се загуби в далечни пространства, в които 
никой няма да пожелае да го последва. Историкът никога не може изцяло да 
се освободи от начина на виждане, характерен за неговото време. Въпреки 
отказа от себе си и без изобщо да трябва да говорим за фалшифициране, 
историята ни се представя винаги … по начин, по който сме в състояние да 
я възприемем днес. Принадлежността към съвременността е гарантирана 
от само себе си, чрез ограниченията на нашите познавателни органи; няма 
защо да се безпокоим за това. Нека единствената ни загриженост да е готов-
ността да отдадем заслуженото на чуждия дух и да предадем посланието му 
по-натам, без да го смесваме със своите неща.67

Убеждението, че съществува само едно правилно тълкуване и пред-
ставяне на миналото, не е позиция само на Щайгер. Забравянето на собст-
веното време заради миналото, усвояването на миналото така, сякаш изсле-
дователят е съвременник на изследваната епоха, има традиция в Германия 
от ХІХ век. Неприемането на съвременността също не е характерно само 
за Щайгер. Разбираемо е и желанието да живееш в минало, за което си убе-
ден, че е съществувало, макар всъщност ти едновременно да го създаваш 
по мярката на своите убеждения. Промените в изследователските нагласи 
към миналото като следствие от промени, настъпили в съвременността, за 
Щайгер не е предимство, а фалшифициране на миналото. 

Щайгер критикува започналото през 1950-те изтласкване на „науките за 
духа“ (казано с друг термин – на хуманитарните науки) в периферията на обще-
ството, критикува натиска, вътрешен и външен, те да се превърнат в „истински“ 
науки, каквито са науките, положени върху изчислението и приложимостта: 
„Целта на природните науки и още повече на техниката е господство над цяла-
та природа. А който e решен да властва, той трябва непрестанно да организира 
и всичко, което го заобикаля, да го превръща в система от функции. Науките 
за духа, когато те правилно дефинират своя предмет, не желаят да властват“68. 

Че хуманитарните науки и могат, и упражняват власт, макар различна 
от тези на природните, е друг въпрос. Но съпротивата му е основателна – през 
следващите десетилетия, както и днес, хуманитарните науки са принудени да 
се превърнат в приложна дейност, в услуги и дори в продукти, за да оцеляват. 

Съществен елемент от съпротивата му е употребата на религиоз-
на лексика, която той префункционализира по отношение на изкуството 

66 В случая Щайгер има пред вид театрални постановки на класически произведения 
през 1960-те. 

67 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 16.
68 STAIGER, E. Die glücklichen Augen, S. 24.



91

(страхопочит, милост, любов, надежда, смирение, преданост). Като из-
ползва последователно през 1960-те религиозна лексика, за да обясни 
същността на изкуството, Щайгер се противопоставя на технизирането и 
превръщането на човешкия свят в изчислими величини, което започва да 
се проявява и в рефлексията (т. нар. точни методики) за изкуството от края 
на 1950-те. Но религиозният стилистичен регистър се противопоставя 
косвено и на критическото отношение към миналото, изобщо на критиче-
ските подходи в хуманитарното знание.69

6. „Изкуството в негостоприемната съвременност“

Ще резюмирам концепцията на Щайгер за отношението между изку-
ство и съвременност в лекцията от 1963 г. „Изкуството в негостоприемната 
съвременност“. Той смята, че изкуството в съвременността може да остане 
вярно на едната от двете характеристики, които съставят всяко успешно ху-
дожествено произведение – заслуга и милост (Verdienst und Gnade). Заслу-
гата от своя страна е съставена от ред, норма, правило и планираща воля. 
Онова, което липсва на изкуството в съвременността, е милостта; липсва 
тайната, която властва над автора именно в качеството му на художник. 
Дълбокото желание, копнежът по страхопочит и любов, които художестве-
ното произведение трябва да удовлетворява, ще остане неудовлетворено. В 
своето размишление Щайгер достига до утопията за голяма човешка общ-
ност, чиято дейност ще съхрани равновесието с природната среда, което той 
си представя навярно като осъществимо, но в епохите преди модерността, 
защото модерността е разрушила възможността за земен рай чрез своята 
алчност да владее над природата: „Питието на забравата, което нараненият 
дух желае да си приготви, е вече отровено и от най-слабия машинен шум. ... 
Споменът се събужда отново“70. 

69 Подходът на Щайгер е определян като „литургия“: „Отношението към тези блажено 
почиващите в самите тях художествени произведения приема по необходимост формата на 
литургия“ (WEHRLI, M. Deutsche Literaturwissenschaft, S. 20). Верли всъщност препраща 
към стих 10 от „На една лампа“ на Едуард Мьорике и към спора за стихотворението, поро-
дено от различното тълкуване на този стих. Същото определение е използвано за лекциите 
на Щайгер, но и като цяло – за иманентното тълкуване. „Тълкуването понякога започва да 
се превръща почти в свещенодействие, да бъде тържествено отслужвано и да напомня за 
религиозно действо. Показателно е, че ние, тогавашните студенти в Цюрих казвахме полу-
иронично, но също така и полусериозно за лекциите на Емил Щайгер, че ще присъстваме 
на службата в 11 ч. или че отиваме на литургията в четвъртък“ (SPINNER, K. H. Von der 
Werkinterpretation über die Rezeptionsästhetik zur Dekonstruktion. – In: Theorien der Literatur. 
Grundlagen und Perspektiven. Bd. I. Tübingen und Basel: A. Francke Verlag, 2003, S. 262).

В мрежата се намира видеозапис на част от лекция на Щайгер върху творчеството 
на Пирандело от 1967 г. Щайгер чете с приповдигнат тон, който не допуска оспорване. 
Привеждам впечатлението на Рустерхолц: „дори ако го познаваме само от видеозаписа на 
една лекция, то не можем да не почувстваме величественото, почти имперското на неговото 
присъствие“ (RUSTERHOLZ, P. Adäquates Textverstehen? Fragen und Antworten Emil Staigers 
und Max Wehrlis, S. 115). 

70 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 38.



92

Отбелязвам мимоходом унинието на автора. Смятам, че Щайгер с „пи-
тието на Лета“ препраща към срещата между Данте и Матилда в ХХVІІІ пе-
сен на „Чистилище“.71 В тази песен Данте, вече самостоятелен деятел на своя 
живот, влиза в земния рай и се среща с Матилда, която е образ на щастливото 
единство между човек и природа преди първородния грях. „Радостта от иг-
рата и смехът на Матилда пораждат спомени за блажените времена, когато 
на земята все още не е имало плач и стенания. Появата на Матилда обещава, 
че на земята ще израсне отново съвършено и праведно човечество, което не 
познава алчността и користолюбието“.72 Равновесието между природа и кул-
тура, между човешка дейност и природна среда е идеал не само за Щайгер. 
Днес подобна концепция може да получи екологично претълкуване. Питам се 
обаче, ако се осъществи земният рай, тогава дали ще има нужда от изкуство?

Всичко, което Щайгер изказва в речта „Литература и общественост“ 
(1966), присъства и тук, но по-внимателно и по-аргументирано. Не ми е из-
вестно тази лекция, за разлика от речта, да е предизвикала непосредствени 
критични реакции. Днес, смята Щайгер, своеобразното в изкуството не е 
общовалидно, а общовалидното не е своеобразно. Противопоставянето на 
художника, на човека на изкуството на обществото, така както то се очерта-
ва от средата на ХІХ в., е за Щайгер разрушителна характеристика, защото 
това противопоставяне не допринася да се формират ценности, които да 
станат, чрез изкуството, ръководни за цялата общност, а напротив – то раз-
рушава единството. Щайгер и тук мисли за единна общност, ръководена от 
обща цел. Днес единственото общо чувство бил страхът, към което не се 
уморявали да ни призовават.73 Звучи актуално.

Щайгер с точност описва на какво се дължи херметизирането на 
част от поезията през първата половина на ХХ в., нейната затруднена или 
дори нежелана от поета комуникативност, както и тематизирането на съвсем 
индивидуални преживявания, които са несподелими. Щайгер с основание 
твърди, че напълно индивидуалното е неизразимо. В комуникативно отно-
шение това означава, че то е несподелимо, защото няма езиков опит или 
съпоставими ценности, с помощта на които да бъде възприето.74 Неприема-
нето му обхваща и абстрактното изкуство. Антимодерността на Щайгер е 
забележима и в отхвърлянето на отпечатъците от известни произведения, 
които се предлагат в музеите. Щайгер има пред вид именно „отпечатъци“ 
(Drucke), а не фотографии. Отпечатъците за него са неприемливи, защото те 
могат да се тиражират; същото той смята и за музикалните фестивали, изоб-

71 За Лета и за възкръсналите спомени вж. Данте, Чистилище, ХХVІІІ, 122–132. 
72 ГОЛЕНИЩЕВ-КУТУЗОВ, И. Данте. Москва: Молодая гвардия, 1967, с. 251.
73 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 42.
74 STAIGER, E. Einige Gedanken zur Fragwürdigkeit des Wertproblems, S. 130–131. Но не 

важи ли същото и за една хомогенна народностна общност, именно народностна, а не на-
ционална. Нейните ценности също могат да бъдат несподелими и това е, което виждаме да 
се създава в модерността с националните истории, често насочени срещу други общности и 
създаващи образи на врагове.



93

що – масовостта при възприемане на изкуството е това, което той не приема, 
както и слушането на музикални произведения по радиото и на грамофонни 
плочи: „Цялата тази дейност показва симптоми на недостатъчност. ... И ние 
не се чувстваме добре от това“.75

Антимодерното мислене на Щайгер не желае да приеме, че модерност-
та е мултимедийна и че изкуството не нито единствената, нито най-важната 
медия. Неговият идеал е за хомогенна общност, на която изкуството задава цен-
ностите за съвместен живот. Тази общност е художествено образована. Всеки 
неин член е свързан с изкуството и с общностните ценности, но по начин, кой-
то е противоположен на социалната група от читател(к)и, която ангажираната 
литература създава. Социалната група може да се разрасне до социална маса, 
която да се устреми към промени с непредвидими последствия. Ето защо Щай-
гер смята, че „ангажирана литература“ е всъщност израждане на волята за общ-
ност, която воля е въодушевявала поетите в предишни епохи.76

Експериментите с формата са сред отличителните черти на модер-
ността в изкуството. Според Щайгер те обаче отделят изкуството от съз-
даването на действителност, в която една общност може да се разпознае. 
Модерното изкуство не е в състояние да създаде нравствени образци на 
общностен живот. Изолирането на чисто естетическата страна на художест-
веното произведение би останала неразбираема за епохите преди началото 
на ХІХ в., защото в преценката на произведенията на поезията и на изоб-
разителното изкуство винаги е ставало дума за предмета на изобразяване. 
Докато днес духът разговарял само със своето отражение – един, наведен 
над гладката повърхност при мъртва тишина Нарцис.77 И в това отноше-
ние Щайгер следва предмодерното разбиране за връзката между изкуство и 
нравственост. „Представата за нравствената полза от художествена литера-
тура … се запазва хилядолетия в западните поетически концепции, дости-
гайки своя връх през ХVІІІ в.“78

75 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 45. Недоверието към връзката между техника и 
изкуство, която предполага тиражиране и масовост, е изказвана от различни позиции. При-
веждам въздействащата формулировка на Валтер Мушг: „Най-опасният враг на поета не е 
политическата диктатура, а техническото развлечение на масите, които не искат свобода, а 
удобен живот. … Колективизмът подравя фундамента на изкуството. … Те (филмът, радио-
то, телевизията) правят възможно неудържимото настъпление на посредственото и лошото“ 
(MUSCHG, W. Die Zerstörung der deutschen Literatur. – Akademie der Wisseschaften und der 
Literatur in Mainz. Abhandlungen der Klasse Literatur, Jahrgang 1956, Nr. 2, S. 20, 18).

76 Полезни при обяснението на антимодерната и класицистична позиция на Щайгер 
могат да бъдат изводите, до които достига Щефан Бройер; той обсъжда промените в 
социалната роля на образованото бюргерство в Германия в края на ХІХ в. и първите две 
десетилетия на ХХ в. Изводите му се основават на анализ на биографични, социологични 
и манталитетни характеристики на представителите на т. нар. „консервативна революция“ 
в Германия (BREUER, S. Anatomie der konservativen Revolution. Darmstadt: Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft, 1993, S. 25–48).

77 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 46, 50.
78 BRENNER, P. J. Das Problem der Interpretation Eine Einführung in die Grundlagen der 



94

Твърдението, че модерното изкуство се затваря в самото себе си, че 
проявява склонност към херметизиране, има основание, но тази характерис-
тика не е присъща на цялото модерно изкуство.79 Твърдението за единството 
на форма и съдържание в изкуството и в литературата преди 1800 г. обаче не е 
достоверно. В предговора към превода на „Торкуато Тасо. Съчинения и писма“ 
Щайгер заявява, че маниеризмът е „название за изкуство, което е неестестве-
но, за еманципация от предмета, която лесно преминава в изкуственост“80. 

Под неестественост и изкуственост при маниеризма се има пред, че 
изкусността става цел сама за себе си и в този смисъл се превръща в из-
куственост. Щайгер изброява кои са характеристиките на тази изкуственост, 
която той не одобрява у Тасо. Това твърдение е противоположно на предиш-
ното за единството на форма и съдържание в изкуството и в литературата 
преди 1800. Има периоди в историята на европейското изкуство, в които 
формата – как ще се представи или разкаже, става по-важна от това какво ще 
се разкаже. Модернизмът, с други думи, не е безпрецедентно изключение.

Щайгер с точност отбелязва характеристики на модерното изобрази-
телно изкуство, оценката му за тях обаче е отрицателна: „макар безпредмет-
ното изкуство да ни представя някои същностни характеристики на красивото 
с непозната досега чистота – формата, структурата, ритъмът сами по себе си, 
освободени от всяка земна тежест, то чудото на овладяването чрез формата, 
чрез структурата, чрез ритъма отсъства ... нищо не е овладяно чрез форма-
та“81. Казано с други думи – произведението на изкуството не представя раз-
познаваемо природния и човешкия свят, то е станало свят в себе си. Всяка съ-
държателна естетика, която критикува модернизма, заявява по сходен начин, 
макар и не толкова прецизно, основния си довод – формата се е отделила от 
съдържанието и изкуството се е превърнало във формализъм. През 1960-те, 
както и в предишни десетилетия, формализмът е обвинение, което не остава 
само в пределите на естетиката и на теорията на изкуството, а в една част от 
света е повод за напълно съдържателно преследване от страна на властта. 

Последната част на лекцията от 1963 г. е възхвала на изкуството. Щай-
гер придава на изкуството социална и познавателна свръхценност, възлага 

Literaturwissenschaft. Tübingen: De Gruyter, 1998, S. 72. – В последните десетина години 
обаче чета работи от български автори, които настояват именно на поучителната, педагоги-
ческата и по-общо – на нравствената функция на изкуството.

79 За пренебрежението и презрението на модерния художник към публиката и за це-
ленасочената некомуникативност на произведението му вж. анализа на Михаел Нойман 
(NEUMANN, M. Ins Abseits. Vom Genie zur Avantgarde. – In: Wozu Literatur(-wisseschaft)? 
Methoden, Funktionen, Perspektiven. Göttingen: Bonn University Press, 2019, S. 235–253). Йост 
Херманд аргументира, че между една от линиите на литературния модернизъм и „класи-
ческо-романтическите представи“ на Щайгер съществува близост (HERMAND, J. Fünfzig 
Jahre Germanistik, S. 315).

80 Вж.: TASSO, T. Werke und Briefe. Übersetzt und eingeleitet von Emil Staiger. München: 
Winkler Verlag, 1978 [1972], S. 43.

81 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 49.



95

му роля, която то в модерността не можело да изпълни. А дали някога изоб-
що я е изпълнявало? Щайгер смята, че да: „Тъй като изкуството не е област 
от човешкото творчество наред с другите области, ... а основно занимание 
на човека, единственото, в което всички негови сили трябва да се обединят, 
и единственото, чието въздействие обхваща целия човек... В изкуството се 
изпълва съществуването на човека, изпълва се означава, че нищо не е изоста-
вено; най-страшните въпроси и най-чистата убеденост, най-дълбоката болка 
и най-блаженото тържествуване, всички разтърсвания са в трептящо равно-
весие. И където се постигне това равновесие ... там животът на общността 
е за известно време утвърден, придобил е ориентация и е способен вътре 
в смисловия градеж, определящ останалото, на неподозирани развития. ... 
То ни преобразява, както преобразява света“82. В концепцията на Щайгер за 
изкуството се долавя въздействие от разбирането на кръга около Щефан Ге-
орге за „поета като духовен водач на нацията“: „художникът е задължен да 
определи как да изглежда действителното, той е, който решава за смисъла на 
историята и на природата и на всички неща, които ни заобикалят“83. 

И в тази част Щайгер се разграничава от съвременността и от съ-
временното изкуство; в отделни пасажи неодобрението е явно, но няма 
обвинение, а търсене на причините за неудовлетворителното според него 
състояние на изкуството от средата на ХІХ в. до средата на 1960-те. Мисъл-
та за края на изкуството, която би била уместна тук, следвайки Хегел, при 
Щайгер не се явява. За разлика от речта от 1966, тук Щайгер не се представя 
като вестител на истината. 

7. Предмодерните ценности

Необходимо е, казва Щайгер в „Мисли върху изследването на 
проблема за ценностите“, художественият идеал да изчезва, съвършени-
ят стил да бъде изтласкван от маниеризма, дори от варварството, защото 
само това, което е загинало, може да празнува възкресение. Малко преди 
този пасаж се среща определението „колелото на времето“ (das Rad der 
Zeit)84. Религиозната стилистика и понякога митичният мисловен ход са 
израз на желанието на Щайгер чрез личния си ангажимент да допринесе за 
връщане и възраждане на ценностите, създадени в немската култура около 
1800 г., така, както той ги вижда. Класическото е авторитет, поради което 
следващите епохи не могат да са му равностойни и да установят диалогич-
но отношение с Гьотецайт. Още по-малко това е в състояние да направи съ-
временната епоха, защото нейните ценности са свидетелство за Цайтгайст, 
за упадък. В същата статия Щайгер заявява: „Не смятам, че в обосноваване-
то на преценките за вкуса сме отишли много по-далеч от това, което водещите 
духове в Англия и в Германия са постигнали около 1800 и през следващите 

82 Ibid., S. 51–52.
83 Ibid., S. 47.
84 STAIGER, E. Einige Gedanken zur Fragwürdigkeit des Wertproblems, S. 133.



96

десетилетия“.85 Самата употреба на понятието ‘Geschmacksurteil’ показва в 
коя епоха се намира мисловно Щайгер. Затова и заключението му за ценност-
та на едно художествено произведение е цитат от Кантовата „Критика на съд-
ната способност“. Кои са водещите мислители в Англия, Щайгер не посочва. 
Най-перспективният път, смята той, към една обоснована бъдеща естетика 
e преоткриване и усвояване в нов неидеалистически дух на естетическите 
съчинения на Шилер и на Хегел.86 Нито една от естетическите концепции 
през ХХ в. (до края на 1960-те) не е оценена от Щайгер като обещаващ път за 
обосноваване на възможна съвременна естетика.87 Съставителите на сборни-
ка, посветен на проблема за оценяването на литературата, определят подхода 
на Щайгер в цитираната статия като „осъзнато несъвременен“88. Усилието на 
Щайгер е начинът на мислене на Шилер, Гьоте или Хердер да стане и негов, 
да мисли с техните понятия. Тогава обаче след периода от Готшед до Гьоте 
нe биха се появили нови понятия и нови значения; естетически и нравствено 
историческото време ще спре. 

В същата статия Щайгер обсъжда кои критерии трябва да имаме пред 
вид, за да определим какво е художествена литература. Те са: съгласуваност, 
индивидуален характер, жанрово и езиково съответствие, създаване на общ-
ност, историческа значимост. Размишленията на Щайгер са убедителни, за-
щото критериите, които изброява, са резултат от интимното познаване на 
литературните произведения, те не са теоретична конструкция, налагаща се 
върху литературата. Критериите му са положени върху ценностна основа, 
която веднъж определена в края на 1930-те, не са променя съществено. Тук 
критерият „създаване на общност“ например само е изказан по-внимател-
но: „перспективата, в която един народ е свикнал да вижда нещата, и това 
трябва да бъде разглеждано като постижение на онези няколко гения, чийто 
произведения стоят в началото на нова епоха в историята, така както е с ос-
новаването на нова религия или с постановяването на нов закон“89. 

Щайгер цени най-вече онези произведения и поети, които подоб-
но на Данте отвъд политическите разделения създават нация, което ще 
рече – да бъде обединен един народ по отношение на нова действителност.90 
Щайгер обикновено не използва понятието „нация“, говори за народ. Но и 
тук не посочва разлика, а изравнява двете понятия; нацията или народът са 

85 Ibid., S. 134. Статията е от 1969 г., публикувана е най-напред на английски, на немски 
през 1976. 

86 Ibid.
87 Клаус Бергхан посочва връзката между теоретичните основания на иманентното тъл-

куване и естетическите концепции на Кант и на Шилер (BERGHAHN, K. L. Wortkunst ohne 
Geschichte: Zur werkimmanenten Methode der Germanistik nach 1945. – Monatshefte, vol. 71, 
No. 4 (Winter 1979), S. 191–194).

88 PILZ, G., KAISER, E. (Hrsg.). Literarische Wertung und Wertungsdidaktik. Kronberg/
Taunus: Scriptor Verlag, 1976, S. 13.

89 STAIGER, E. Einige Gedanken zur Fragwürdigkeit des Wert, S. 131.
90 Ibid.



97

етнически и езиково единни. Ако приемем, че художествената литература в 
своите върховни проявления напомня на религия или на закон, тогава общ-
ностите, създадени и чрез произведенията на тези гении, трябва да са един-
ни и сплотени, да споделят една истина и да се подчиняват на една власт. За 
властта, която може да бъде упражнявана чрез политическата употреба на 
литературата, на религията, на закона – за това Щайгер предпочита да не се 
изказва. За него простата и хомогенна общност е образецът; един от предпо-
читаните му примери е Омир и общността, към която епическият певец се 
обръща, но той също така въздейства върху тази общност.91 

Последният критерий, който Щайгер въвежда, за да определи как-
во е художествена литература (Dichtung), е „значимостта на литературно-
то произведение върху везните на световната история“92. Както и другаде, 
и особено в книгата му „Върхове на времето. Изследвания върху световна-
та литература. Софокъл, Хораций, Шекспир, Манцони“93, световната ис-
тория на литературата, както и световната история е ограничена до (част 
от) Западна Европа и до част от Северна Америка. Тази позиция косвено 
заявява, че другите не участват в световната литература и че просто не 
съществуват. Тази представа включва неголям брой класически произве-
дения94. Когато изследванията му са посветени на проблем, а не на нечие 
творчество, примерите, извън немската литература, които Щайгер дава в 
подкрепа на тезите си, са често от Хораций, Есхил и Софокъл, също така 
от Данте, по-рядко – от Шекспир. 

91 От началото на ХХІ век проблемът с читателската общност продължава да същест-
вува, но по различен начин. За всеки писател, поет, драматург днес е по-трудно да има 
читатели, отколкото да публикува свое произведение. Възможно е пишещите днес процент-
но да са повече отколкото са били през ХІХ и ХХ в. Но най-вече новата техника позволява 
да бъдеш издател на самия себе си. Фрагментирането на читателските интереси и съответ-
но – на публиките, е съществено затруднение; затова опитът да се достигне до по-голяма 
читателска публика се поема от рекламата, чиято техника за въздействие трябва да създаде 
привлекателен образ на произведението във въображението на потенциалните читатели.  

92 STAIGER, E. Einige Gedanken zur Fragwürdigkeit des Wert, S. 131.
93 За първата част от заглавието Щайгер използва част от стих от химна „Патмос“ (1803) 

на Фридрих Хьолдерлин.
94 В рецензията си за книгата Джордж Стайнър не коментира дали заглавието „Изслед-

вания върху световната литература“ е основателно. Той посочва обаче няколко характе-
ристики на подхода на Щайгер: една от тях е „подобна ретроактивна техника носи със 
себе си опасността от баналност и изолация“. Баналност, защото Щайгер не отчита новите 
изследвания върху авторите и съчиненията, които тълкува, или не признава постиженията 
на изследователи, достигнали до същите изводи, до които достига и той. Внимателното 
четене и препрочитане, както и чувствителността на Щайгер към текстовете са условие 
за постиженията му, но те не са достатъчни, за да се открие различна и непозната до този 
момент гледна точка към тълкуваните произведения. В тълкуването си на „Хамлет“, Щай-
гер „в общи линии се връща към прочита на Гьоте–Колридж“ (STEINER, G.  Emil Staiger: 
“Gipfel der Zeit: Studien zur Weltliteratur; Sophokles, Horaz, Shakespeare, Manzoni”. – Arcadia, 
Jahrgang 15, 1980, H. 1, S. 63).  Заключението на Стайнър потвърждава още веднъж концеп-
туалната и емоционална привързаност на Щайгер към епохата 1770–1830.



98

Лекцията „Изкуството в негостоприемната чужбина“ (1963) е апология 
на върховия слой на изкуството в Европа до 1800 г., апология на класическото, 
на хармонията и на красотата. Но не на цялото класическо изкуство, защото 
комедията, изобщо хуморът отсъства от критическата рефлексия на Щайгер. 
Бих искал чрез пример на равнището на лексиката да покажа избора на Щай-
гер: „Едно класическо художествено произведение – а това днес би означава-
ло: произведение, което да не е валидно само за един народ, а за целия орбис 
терарум – няма никога да се появи“95. Използването на народ вместо нация, на 
античното orbis terrarum вместо свят са лексикални потвърждения за нагласа-
та на Щайгер. Оставям настрана това, че какво е класическо изкуство е било 
определяно с по-късна дата, не е синхронно със създаването на произведение-
то. Предпочитанието на Щайгер е към общността, защото модерното общество 
е анонимно и необозримо: „На класическо изкуство можем да се надяваме ... в 
Новото време, ... което прави така, че целият живот да се разтвори в анонимни, 
необозрими институции като държавата и обществото“96. Тъй като влага отри-
цателно значение, Щайгер използва тук „общество“, а не общност. 

Можем обаче да се запитаме съществувала ли е такава езикова и ет-
ническа общност, в която да не е имало изключени и маргинализирани сло-
еве от населението? В предпочитаната от Щайгер епоха на Омировия епос, 
да кажем непосредствено преди записването на поемите в VІІІ в. пр. Хр., 
има жени, роби, чужденци, които съществуват, но не са протагонисти на 
своето съществуване. Тяхното съществуване определят други. В Атина от V 
в. пр. Хр. не е по-различно; за да участваш в политическия живот на града и 
двамата ти родители трябва да са атиняни.

Модерното изкуство често е израз на бунт, най-малкото – на съпро-
тива срещу съществуващи политическо и икономическо статукво, срещу 
морални норми, възприемани като несправедливи, като потискащи свобо-
дата на личността или на социални слоеве. Докато разбирането на Щайгер 
предполага социално равновесие, в която законът и личната свобода не са 
в противоречие. В такава общност няма място за бунт и за социални кон-
фликти. В хармонизиращата социална и литературна концепция на Щайгер 
могат да бъдат допуснати само онези произведения на модерното изкуство, 
в които той открива своята концепция.

Искам да подчертая чувствителността на Щайгер към промените 
не само в литературата, но и в изобразителното изкуство, в музиката и 
в театралната практика през първата половина на ХХ в., независимо че 
оценката му за тези промени, както стана дума, е отрицателна. В също-
то време не му достига  чувствителност към социалните проблеми, към 
страданията, които модерното общество поражда.97 Някои от тях Щайгер 

95 STAIGER, E. Geist und Zeitgeist, S. 53.
96 STAIGER, E. Goethe. Bd. II. Zürich und München: Atlantis Verlag, 1962, S. 519.
97 За същото есе на Щайгер Петер Рустерхолц отбелязва: „Не можем да не разпознаем 

истински жест на загриженост, но също така – пълното отсъствие на социални въпроси, 



99

отхвърля като перверзии, като принадлежащи само на криминалистиката 
и съответно като неинтересни за публиката: „Какво ме интересуват по-
добни представления? Каква връзка има с мен кутията с чудати предмети 
от токсични екзалтации, перверзии, криминалистика?“98 Докато чета въз-
действащите страници за утопията, за любовта и смирението в „Изкуство-
то в негостоприемната чужбина“ се питам защо за него е толкова важно, че 
имало представления, които представяли перверзии, а загиналите в трудо-
ви и концентрационни лагери, страдащите от глад, преселниците по при-
нуда и др. за него не съществуват? Чувствителността на част от модерното 
изкуство към социалната проблематика остава чужда на Щайгер, в което 
се проявява и скритата елитарност на концепцията му. 

Най-краткото и въздействащо изложение на отношението на немска-
та класическа литература около 1800 г. към Антична Гърция е в лекцията 
„Немското класическо изкуство“99. Щайгер обсъжда творчеството и живота 
на Гьоте, Шилер, Хьолдерлин, заявява възгледа си, че немското класическо 
изкуство е траело две десетилетия (от „Римски елегии“ на Гьоте, 1786, до 
смъртта на Шилер, 1805) и поставя два въпроса: „Какъв миг на благоволе-
ние е владеел света?“ и „Как да разбираме тази рязко издигаща се и също 
толкова рязко падаща крива?“.100 И на двата въпроса обаче Щайгер не пред-
лага отговор. В лекцията Щайгер заявява позицията си, че „от великото дви-
жение на „Буря и натиск“ няма непосредствен резултат, докато съпротивата 
на невъзприемчивия свят триумфира с най-голяма невъзмутимост“101. 

Анализирайки преводите, които Щайгер осъществява на драмите 
на Софокъл и на Еврипид, Бернард Бьошенщайн достига до извода: „Това, 
което най-много ме занимава тук, докато обглеждам преводите на Щайгер 
на старогръцки трагедии в продължение на три десетилетия, е пътят, кой-
то той извървява от уравновесеността у Софокъл (1944) до насилието в 
„Орестия“ (1959) и накрая – до най-ранните драми на Есхил „Персите“ и 
„Седем срещу Тива“ (1970) ...  Склонността на Щайгер да се отъждестви с 
архаичните драматургия и език се усилва с времето и е също така знак за 
неговото все по-заявяващо себе си отдалечаване от собственото време“102. 
Този извод е подходящото обобщение за тенденцията, която наистина се 
усилва по протежението на 1960-те в творчеството на Щайгер.

както и мълчанието за прекъсването на традицията, което е предизвикано от историческите 
катастрофи на световната война“ (RUSTERHOLZ, P. Adäquates Textverstehen?, S. 126). 

98 STAIGER, E. Goethe. Bd. II. S. 42.
99 STAIGER, E. Deutsche Klassik, S. 238–251. Лекцията е част от общоуниверситетски 

курс с различни преподаватели на тема „Наследството на античността“, прочетен през 
зимния семестър на 1961/1962 г. в Университета в Цюрих.

100 Ibid., S. 238–239. 
101 Ibid., S. 239.
102 BÖSCHENSTEIN, B. Emil Staiger als Übersetzer von Sophokles und Aischylos. – In: J. 

RICKES (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil Staiger. Würzburg: 
Königshausen & Neumann, 2009, S. 140.



100

През втората половина на 1950-те и през 1960-те проблемът за цен-
ностите става актуален103; свързан е с демократизирането на критериите 
за преценка, с поставянето под съмнение на националните литературни 
канони, съответно – на националните класики. Щайгер добре разбира, че 
настъпват промени и ги назовава, но като нещо разрушително спрямо кла-
сическите ценности. Статиите от 1960-те свидетелстват за чувството му за 
актуалност, което обаче се проявява като неодобрение, което напомня на 
защитна реакция срещу заплахите на модерността.104

8. „Късно време“

„Късно време“ включва изследвания върху творчеството на писате-
ли и поети от ХІХ и от ХХ в. (от Гьоте до Готфрид Бен), които с благодар-
ност признавали произхода си от класическото минало и били проникнати 
от съзнанието, че принадлежат на късно време. Те гледали назад, защото 
убеждението им било, че именно класическото време е достойно за живот. 
Тези поети били верни на старите богове, за да подготвят завръщането им 
в далечни дни и навярно защото така били създадени и не можели иначе.105

Тази характеристика звучи и като лично признание. Щайгер смята, 
че съществуват и други исторически линии в немската литература от 1800 
г. до Втората световна война, за него обаче те и литературно, и социално 
не са ценни. Произведенията, които биха очертали другите линии, дори да 
са интересни като литература, не притежават всеобща валидност за „общ-
ността на хората на земята“106, липсва им отговорност за доброто и за дос-
тойнството на човека, както и за неговото възвисяване. Щайгер неведнъж 
се позовава на „Естетика“ на Кант. Не обсъжда обаче понятието „прием-
ственост“ (Nachfolge), което именно предоставя възможност да се създадат 
равностойни на съществуващите образцови произведения.

Анемари Пипер се опира на естетиката на Кант, за да формулира свое-

103 За това свидетелства увеличаването на публикациите, посветени именно на проблема 
за ценността и оценката на литературното произведение.

104 С основание Б. Бьошенщайн твърди: „Една вече налична несигурност се проя-
вява като по-късна враждебност, която отчетливо излиза на повърхността в лекциите в 
тома „Дух и дух на времето“ („Geist und Zeitgeist“) и в речта „Литература и обществе-
ност“ (BÖSCHENSTEIN, B. Emil Staigers Grundbegriffe: ihre romantischen und klassischen 
Ursprünge. – In: Zeitenwechsel. Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 1945. 
Frankfurt/M.: Fischer Taschenbuch, 1996, S. 279). Бьошенщайн посочва първото издание от 
1964 г.; второто (от 1969) е допълнено с лекция, прочетена в Кьолн през 1968. Смятам, че 
твърдението на Бьошенщайн за враждебния тон на Щайгер към неговата съвременност е 
вярно за първата и третата лекция от „Духът на времето и историята“, но не и за втората 
„Изкуството в негостоприемната съвременност“. 

105 STAIGER, E. Spätzeit, S. 8; 12. В рецензията си Йозеф Щрелка пише за „необикно-
вената естетическа чувствителност“ на автора и за вътрешното единство на книгата, което 
е подобно на художествено произведение“ (STRELKA, J. Emil Staiger: Spätzeit. Zürich und 
München: Artemis 1973, 319 Seiten. – Colloquia Germanica, v. 9, 1975, S. 349). 

106 STAIGER, E. Spätzeit, S. 30.



101

то разбиране за това какво е класическо мислене. Съществено място тя отде-
ля на § 32 „Първа особеност на съждението за вкуса“, в което Кант размиш-
лява как е възможно „да не се направят от следващите прости подражатели“, 
а следващите „да тръгнат по свой собствен, често по-добър път“.107 Поняти-
ето, с което Кант определя това отношение, е „приемственост“ (Nachfolge): 
„Приемственост, която се свързва с нещо предхождащо, не подражание, е 
правилният израз на всяко влияние, което произведения на един образцов 
създател могат да имат върху други хора; което значи само толкова – да чер-
пим от същите извори, от които самият той е черпил, и да се учим от пред-
шественика си само на начина, как да постъпваме при тази работа“108.

Статиите, съставящи книгата „Късно време“, са писани през 1960-те 
и в началото на 1970-те; Щайгер чувства, че една епоха си отива, но за него 
това не е модерността изобщо, а немската класическа епоха в литературата 
около 1800 г., която той обича. Основното чувство при четенето е, че сбор-
никът е меланхолно обърнат назад към времето. Последвалата след смъртта 
на Гьоте епоха е късно време. Щайгер не казва упадък или залез, но именно 
това е основното настроение в книгата109, защото „върхът“ на немската ис-
тория на духа е отдавна преминат: „Позицията е избрана така, че времето 
ок. 1800 да изглежда като връх, предишното половин столетие като изкачва-
не, а годините от 1800 до днес като късно време.“110

Първата статия „Едно изречение от студията на Гьоте за Винкел-
ман“ задава мярката на останалите. Тя е посветена на понятието „зенит“ 
в десетилетието между 1795 и 1805 г. Основен доказателствен материал е 
елегията „Алексис и Дора“ (1796). Заключението на статията също звучи 
много лично (Щайгер сякаш косвено отговаря на критики): „За човека е 
полезно да мисли високо за себе си“, защото тогава ще се окаже достоен за 
подобно мислене. Именно отговорността на Гьоте към общността на всич-
ки хора на земята, го подтиквала да подпомага доброто да постигне само-

107 Kant’s Gesammelte Schriften. Bd. V. Berlin [u. a.]: Reimer, 1913, § 32; S. 283.
108 КАНТ, И. Критика на способността за съждение. Прев. Ц. Торбов. София: БАН, 

1980, § 32; с. 170–171; PIEPER, A. Klassisches Denken heute. – In: Über das Klassische. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1987, S. 44–45 („Nachfolge, die sich auf einen Vorgang bezieht, nicht 
Nachahmung ist der rechte Ausdruck für allen Einfluß, welchen Producte eines exemplarischen 
Urhebers auf Andere haben können; welches nur so viel bedeutet als: aus denselben Quellen 
schöpfen, woraus jener selbst schöpfte, und seinem Vorgänger nur die Art, sich dabei zu 
benehmen, ablernen“: Kant’s Gesammelte Schriften, § 32, S. 283).

109 Чезаре Казес смята, че носталгията е основна изследователска нагласа на Щайгер; 
тя се поражда от чувството му, че е, подобно на Едуард Мьорике, епигон. От марксистката 
позиция на Казес носталгията на Щайгер е идеологическа болест (CASES, C. Emil Staiger e 
l’arte dell’interpretazione. – In: C. CASES. Saggi e note di letteratura tedesca. Torino: Einaudi, 
1963, p. 323, 328–329). Струва ми се, че е потенциално опасно да се използват медицински 
определения и метафори, за да се обяснят социални и културни явления, които не се отна-
сят пряко до медицинската област: „болест, диагноза и лечение“. 

110 STAIGER, E. Spätzeit, S. 7.



102

чувствие и с това – истинския живот.111 Класическото, както е известно, 
съчетава в себе си красивото и доброто, то е битие, което е калокагатия. 

В края на студията за Хердер Щайгер представя разбирането на Гьоте за 
историческия развой, което той споделя. Един организъм се развива и усложня-
ва, достига в определен момент висшата точка на своите възможности, на своята 
представителност и красота. Това е зенитът, в който миг организмът е предста-
вителен, той е своята същност. Ако това разбиране бъде приложено към култу-
рата, то зенитът, пише Щайгер, се превръща в образец, в канон, спрямо който 
се измерва развитието и промените на една култура.112 Разбирането на Гьоте и 
на Щайгер е  еволюционистко, в него отсъства основна характеристика на мо-
дерността – нейната антиприродност. Основна, но не единствена нейна характе-
ристика е прекъсването, неочакваните обрати, не еволюцията, а революцията – 
техническа, икономическа, художествена, социална. Това разбиране представя 
културата като органично цяло и косвено се противопоставя на модерността. И 
също така – природният развой не е винаги и само еволюционен. Същевременно 
за Гьоте като поет и като жив човек бъдещето е област на свободата, на което 
няма основание да се припише историческа предопределеност.113 Но ако това е 
така, то означава, че върховите мигове на една култура могат да са повече от един.  

Една от статиите е посветена на Георг Тракъл. Макар заглавието114 да 
обещава анализ само на едно стихотворение, Щайгер проницателно тълкува 
повече стихотворения и дава обща характеристика на творчеството и на ли-
чността на поета. Отхвърля обаче възможни връзки и близост на творчеството 
му с модерността (похвата „монтаж“, въздействие на Рембо, прилика с импре-
сионизма) или ограничава тези връзки: „загатва се донякъде отношение към 
poésie pure, към символизма, към “absence”, спрямо която Тракъл иначе стои 
далече“115. Приликите, които Щайгер открива, са с немския романтизъм.116 Не 
липсва и обичайната атака спрямо съвременността: „Тракъл остава извън подо-
зрението, на което са изложени поетите в наши дни. Той никога, заради самото 
изкуство, не се затваря в кулата от слонова кост, нито боязливо утвърждава, 
противопоставяйки се на епохата, някаква езотерична красота. И по същия на-
чин никога само за да угоди на епохата, не се е старал да бъде общодостъпен“117.

Общото ми заключение за творчеството на Щайгер през 1960-те е, че 
динамичните промени в хуманитарните науки през 1960-те подтикват Щай-
гер концептуално да се оттегли изцяло във времето около и преди 1800 г. 
Подходът му загубва своята привлекателност, а класицизмът му започва да 
изглежда анахроничен.

111 Ibid., S. 30.
112 STAIGER, E. Stilwandel, S. 172.
113 Ibid.
114 „За едно стихотворение на Георг Тракъл“ (STAIGER, E. Spätzeit, S. 271–294).
115 Ibid., S. 287.
116 Ibid., S. 271–272, 274, 280–281, 283, 287.
117 Ibid., S. 293–294.



103

ЛИТЕРАТУРА
АНГЕЛОВ, А. B. Историчност на визуалния образ. София: самиздат, 

2009. [ANGELOV, A. V. Istorichnost na vizualniya obraz. Sofia: samizdat, 2009.]
АНГЕЛОВ, А. Филология, литература и символна география на Европа: 

Ерих Ауербах, Лео Шпитцер, Едуард Саид, Стефан Цвайг и Хуго фон Хофман- 
стал. София: б. и., 2022. [ANGELOV, A. Filologiya, literature i simvolna 
geografiya na Evropa: Erih Auerbah, Leo Shpittser, Eduard Said, Stefan Tsvayg i 
Hugo fon Hofmanstal. Sofia: b. i., 2022.]

АНТОВ, П. Неоавангардисткият спазъм на 90-те: контрамодерни рефлекси 
в българската проза. – В: Под знака на европейските културни диалози. В памет 
на проф. Боян Ничев. Ред. Хр. Балабанова, Б. Минков, Д. Григоров. София: УИ 
„Св. Климент Охридски“, 2007, с. 442–452. [ANTOV, P. Neoavangardistkiyat spazam 
na 90-te: kontramoderni refleksi v balgarskata proza. – V: Pod znaka na evropeyskite 
kulturni dialozi. V pamet na prof. Boyan Nichev. Red. Hr. Balabaniva, B. Minkov, D. 
Grigorov. Sofia: UI „Sv. Kliment Ohridski“, 2007, s. 442–452.]

ГАДАМЕР, Х. Г. Истина и метод. Основни черти на една философска 
херменевтика. Прев. Дим. Денков. Плевен: ЕА, 1997. [GADAMER, H. G. Istina i 
metod. Osnovni cherti na edna filosofska hermenevtika. Pleven: EA, 1997.]

ГОЛЕНИЩЕВ-КУТУЗОВ, И. Данте. Москва: Молодая гвардия, 1967. 
[GOLENISHTEV-KTUTZOV, I. Dante. Moskva: Molodaya gvardiya, 1967.]

КАНТ, И. Критика на способността за съждение. Прев. Ц. Торбов. 
София: Издателство на Българската академия на науките, 1980. [KANT, I. Kritika 
na sposobnostta za sazhdenie. Prev. Ts. Torbov. Sofia: Izdatelstvo na Balgarskata 
akademiya na naukite, 1980.]

ОРТЕГА-И-ГАСЕТ, Х. Идеята за театър (Едно съкращение). Прев. Т. Нейков. – В: 
Х. ОРТЕГА-И-ГАСЕТ. Естетически есета. София: Наука и изкуство, 1984, c. 352–
382. [ORTEGA-I-GASET, H. Ideyata za teatar (Edno sakrashtenie). Prev. T. Neykov. – V: 
H. ORTEGA-I-GASET. Esteticheski eseta. Sofia: Nauka i izkustvo, 1984, s. 352–382.]

ОРТЕГА-И-ГАСЕТ, Х. Идеята за театър (Едно съкращение). Прев. Т. Ней-
ков. – В: Х. ОРТЕГА-И-ГАСЕТ. Есета. T. 2. София: УИ „Св. Климент Охридски“, 
1993, c. 194–220. [ORTEGA-I-GASET, H. Ideyata za teatar (Edno sakrashtenie). Prev. 
T. Neykov. – V: H. ORTEGA-I-GASET. Eseta. Sofia: UI „Sv. Kliment Ohridski“, 1993, 
s. 194–220.]

ПЕНЧЕВ, Б. Прогресисти и консерватори. Темпорални модели в българ-
ската литература от края на 40-те до 70-те години на ХХ в. София: УИ „Св. 
Климент Охридски“, 2023, с. 140–225. [PENCHEV, B. Progresisti i konservatori. 
Temporalni modeli v balgarskata literatura ot kraya na 40-te do 70-te godini na XX v. 
Sofia: UI „Sv. Kliment Ohridski“, 2023, s. 140–225.]

ШАПИРО, М. Понятието стил. – В: М. ШАПИРО. Художник, общество, 
стил. Избрани студии и статии. Прев. Н. Георгиев. София: Български худож-
ник, 1993, с. 238–279. [SHAPIRO, M. Ponyatieto stil. – V: M. SHAPIRO. Hudozhnik, 
obshtestvo, stil. Izbrani studii i statii. Prev. N. Georgiev. Sofia: Balgarski hudozhnik, 
1993, s. 238–279.]

ЩАЙГЕР, Е. Проблемът за обрата на стила. Прев. Б. Атанасов. – Литера-



104

турна мисъл, XXVIII, 1984, кн. 5, с. 109–117. [SHTAYGER, E. Problemat za obrata 
na stila. Prev. B. Atanasov. – Literaturna misal, XXVIII, 1984, kn. 5, s. 109–117.]

ARMEIN, U. Diskurs der Mitte. Antimoderne Dichtungstheorien in 
der Schweizer Germanistik vor und nach 1945. – Internationales Archiv für 
Sozialgeschichte der deutschen Literatur (IASL), Jg. 26 (2001), H. 1, S. 36–57.

BAßLER, W. “Verstehen und Interpretieren” oder “Verstehen als Grundlage 
der Interpretation”. Ideen über Diltheys Begriff des Verstehens. – In: J. RICKES, V. 
LADENTHIN, M. BAUM (Hrsg.). 1955–2005: Emil Staiger und “Die Kunst der Inter-
pretation” heute. Bern [u. a.]: Peter Lang, 2007, S. 189–201.

BECHER, U. A. J. Geschichte des modernen Lebensstils. Essen–Wohnen–Frei-
zeit–Reisen. München: Beck. 1990. 

BERGHAHN, K. L. Wortkunst ohne Geschichte: Zur werkimmanenten Metho-
de der Germanistik nach 1945. – Monatshefte, vol. 71, No. 4 (Winter 1979), S. 387–398.

BEUTLER, E. Essays um Goethe. Frankfurt/Main–Leipzig: Insel Verlag, 1995.
BÖHLER, M. Die Kunst der Interpretation als Interpretation zur Kunst – oder 

die dorische Vorzensur. – In: RICKES, J. (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. 
Der Germanist Emil Staiger. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009, S. 63–83.

BÖSCHENSTEIN, B. Emil Staigers Grundbegriffe: ihre romantischen und klassi-
schen Ursprünge. – In: Zeitenwechsel. Germanistische Literaturwissenschaft vor und nach 
1945. W. Barner und C. König (Hrsg). Frankfurt/Main: Fischer Taschenbuch, 1996, S. 268–281.

BÖSCHENSTEIN, B. Emil Staiger als Übersetzer von Sophokles und Aischy-
los. – In: J. RICKES (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil 
Staiger. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009, S. 131–140.

BRENNER, P. J. Das Problem der Interpretation Eine Einführung in die 
Grundlagen der Literaturwissenschaft. Tübingen: De Gruyter, 1998.

BREUER, S. Anatomie der konservativen Revolution. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft, 1993.

BUCHER, A. Zur Rezeption der klassischen Moderne in der Schweizer Germa-
nitik. Untersuchungen zu Ermatinger, Faesi, Muschg und Staiger – In: C. CADIFF, M. 
GAMPER (Hrsg.). Schreiben gegen die Moderne. Beiträge zu einer kritischen Fachge-
schichte der Germanistik in der Schweiz. Zürich: Shronos, 2001, S. 65–83.

CASES, C. Emil Staiger e l’arte dell’interpretazione. – In: C. CASES. Saggi e 
note di letteratura tedesca. Torino: Einaudi, 1963, р. 315–329.

CONRADI, K. O. Zwei Gedichte Goethes kritisch gelesen “Grenzen der 
Menschheit”, “Das Göttliche”. – In: K. O. CONRADI. Literatur und Germanistik als 
Herausforderung. Skizzen und Stellungnahmen. Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1974, S. 
154–185.

DISTELMAIER, O. Fundamentalästhetik und Normativität Untersuchungen zu 
Emil Staigers Fundamentalpoetik im Hinblick auf Heinrich Rombachs “Strukturontolo-
gie” und Theodor W. Adornos “Ästhetische Theorie”. München (Hochschulschrift), 1973.

ESCARPIT, R. Das Buch und der Leser. Entwurf einer Literatursoziolo-
gie. Köln: Westdeutscher Verlag, 1961.



105

GADAMER, H. G. Gesammelte Werke. Bd. I. Hermeneutik I. Wahrheit und Me-
thode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. Tübingen: Mohr Siebeck, 1990.

GAMPER, M. Er schreibt für das Volk, nicht für die Masse. Die Ablehnung 
der gesellschaftlichen Moderne in der Schweizer Germanistik – Konzepte und Kon-
sequenzen. – In: C. CADIFF, M. GAMPER (Hrsg.). Schreiben gegen die Moderne. 
Beiträge zu einer kritischen Fachgeschichte der Germanistik in der Schweiz. Zürich: 
Shronos, 2001, S. 85–110.

GELLEY, A. Staiger, Heidegger, and the Task of Criticism. – Modern Lan-
guage Quarterly, 23.3 (1962), S. 195–216.

HERMAND, J. Fünfzig Jahre Germanistik. Aufsätze, Statements, Polemiken 
1959–2009. Bern: Peter Lang Verlag, 2009.

JUNG, W. Neuere Hermeneutikkonzepte. Methodische Verfahren oder geniale 
Anschauung? – In: K.-M. BOGDAL (Hrsg.). Neue Literaturtheorien. Eine Einführung. 
2., neubearb. Aufl. Opladen: Westdeutscher Verlag, 1997, S. 159–180.

KANT’s Gesammelte Schriften. Hrsg. von der Königlich Preußischen Akademie 
der Wissenschaften. Bd. V. Erste Abtheilung: Werke. Fünfter Band Kritik der prakti-
schen Vernunft. Kritik der Urtheilskraft. Berlin [u. a.]: Reimer, 1913.

MUSCHG, W. Die Zerstörung der deutschen Literatur. – Akademie der Wissen-
schaften und der Literatur in Mainz. Abhandlungen der Klasse Literatur, Jahrgang 1956, 
Nr. 2, S. 21–49.

NEUMANN, M. Ins Abseits. Vom Genie zur Avantgarde. – In: A. HAAR-
MANN, C. ROK (Hrsg.). Wozu Literatur(-wisseschaft)? Methoden, Funktionen, Per-
spektiven. Göttingen: Bonn University Press, 2019, S. 239–253.

PESTALOZZI, K. Überprüfte Erinnerung. Emil Staigers Interpretation von Goe-
thes “Iphigenie auf Tauris”. – In: RICKES, J. (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. 
Der Germanist Emil Staiger. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009, S. 29–39.

PIEPER, A. Klassisches Denken heute. – In: Über das Klassische. R. Bock-
holdt (Hrsg.), Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1987, S. 36–46.

PILZ, G., KAISER, E. (Hrsg.). Literarische Wertung und Wertungsdidaktik. 
Kronberg/Taunus: Scriptor Verlag, 1976.

RICKES, J. (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. Der Germanist Emil 
Staiger. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009.

ROSENBERG, R. Verhandlungen des Literaturbegriffs. Studien zu Geschichte 
und Theorie der Literaturwissenschaft. Berlin: Akademie Verlag, 2003.

RUSTERHOLZ, P. Adäquates Textverstehen? Fragen und Antworten Emil Stai-
gers und Max Wehrlis. – In: RICKES, J. (Hrsg.). Bewundert viel und viel gescholten. 
Der Germanist Emil Staiger. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009, S. 115–129.

SCHÜCKING, L. L. Soziologie der literarischen Geschmacksbildung. Bern: 
Francke, 1961.

SIMMEL, G. Vom Wesen des historischen Verstehens. – G. SIMMEL. Gesamtaus-
gabe in 24 Bänden. Bd. 16. Der Krieg und die geistigen Entscheidungen. Grundfragen der So-
ziologie. Vom Wesen des historischen Verstehens. Der Konflikt der modernen Kultur. Lebensan-
schauung. G. Fitzi, O. Rammstedt (Hrsg.). Frankfurt/Main: Suhrkamp, 1999, S. 151–179.



106

SNEIS, J. Der Begriff des Stils, 1968. Ein bisher unveröffentlichter Vortrag von 
Emil Staiger. – In: Jahrbuch der deutschen Schillergesellschaft, 63 (2019), S. 93–103.

SPINNER, K. H. Von der Werkinterpretation über die Rezeptionsästhetik zur 
Dekonstruktion. – In: H. V. GEPPERT und H. ZOPF (Hrsg.). Theorien der Literatur. 
Grundlagen und Perspektiven. Bd. I. Tübingen und Basel: A. Francke Verlag, 2003, S. 259–269.

STAIGER, E. Friedrich Sengle: Wieland. – Trivium VIII, 1950, Jahrgang, H. 1, 
S. 73–76.

STAIGER, E. Goethe. Bd. 3. 1814–1832. Zürich und München: Atlantis Verlag, 
1959.

STAIGER, E. Das Problem der wissenschaftlichen Interpretation von Dichtwer-
ken. – In: Worte und Werte. Bruno Markwardt zum 60. Geburtstag. Hrsg. G. Erdmann 
und Al. Eichstaedt. Berlin: De Gruyter, 1961, S. 355–358.

STAIGER, E. Goethe. Bd. II. 3. Aufl. Zürich und München: Atlantis Verlag, 
1962 [1956].

STAIGER, E. Die glücklichen Augen. Rede an der Gedenkfeier für Ernst Beut-
ler am 20. Februar 1961. – In: Gedenkschrift für Ernst Beutler. Zürich: Atlantis, 1962, 
S. 9–28.

STAIGER, E. Goethe. Bd. ІІІ., 2. Aufl. Zürich und München: Atlantis Verlag, 
1963 [1959].

STAIGER, E. Die Zeit als Einbildungskraft des Dichters. Untersuchungen zu 
Gedichten von Brentano, Goethe und Keller. 3. Aufl. Zürich:‎ Artemis, 1963 [1939].

STAIGER, E. Deutsche Klassik. – In: F. WEHRLI (Hrsg.). Das Erbe der Anti-
ke. Zürich–Stuttgart: Artemis Verlag, 1963, S. 238–251. 

STAIGER, E. Stilwandel. Studien zur Vorgeschichte der Goethezeit. Zürich/
Freiburg i. Br.: Atlantis Verlag, 1963.

STAIGER, E. Goethe. Bd. I., 4. Aufl. Zürich: Atlantis Verlag, 1964 [1952].
STAIGER, E. Dialektik der Begriffe Nachahmung und Originalität. – In: 

Tradition und Ursprünglichkeit. Akten des III. Internationalen Germanistenkongresses 
1965 in Amsterdam. Hrsg. W. Kohlschmidt und H. Meyer. Bern und München: Francke 
Verlag, 1966, S. 29–38.

STAIGER, E. Geist und Zeitgeist. Drei Betrachtungen zur kulturellen Lage der 
Gegenwart. Zürich: Atlantis, 1969.

STAIGER, E. Andeutung einer Musterpoetik. – In: V. ŽMEGAČ (Hrsg.). Me-
thoden der deutschen Literaturwissenschaft. Eine Dokumentation. Frankfurt am Main: 
Athenäum, 1971, S. 249–260.

STAIGER, E. Spätzeit. Studien zur deutschen Literatur. Zürich: Artemis Verlag, 
1973.

STAIGER, E. Einige Gedanken zur Fragwürdigkeit des Wertproblems. – In: 
PILZ, G., KAISER, E. (Hrsg.). Literarische Wertung und Wertungsdidaktik. Kronberg/
Taunus: Scriptor Verlag, 1976, S. 125–136.

STAIGER, E. Gipfel der Zeit: Studien zur Weltliteratur: Sophokles, Horaz, 
Shakespeare, Manzoni. Zürich–München, Artemis Verlag, 1979. 



107

STAIGER, E. Das Geburtsjahr 1770. Hölderlin, Hegel und Beethoven. – In: E. 
STAIGER. Musik und Dichtung. Zürich: Atlantis, 1980 [1947]. Vierte, um einen 2. Teil 
erweiterte Auflage, S. 165–185.

STAIGER, E. Der Begriff des Stils. Ein bisher unveröffentlichter Vortrag von 
Emil Staiger. Textedition Jørgen Sneis. – In: Jahrbuch der deutschen Schillergesell-
schaft, 63 (2019), S. 104–115. 

STEINER, G. Emil Staiger: “Gipfel der Zeit – Studien zur Weltliteratur – So-
phokles, Horaz, Shakespeare, Manzoni”. – Arcadia, Jahrgang 15, 1980, H. 1, S. 62–63.

STRELKA, J. Emil Staiger: Spätzeit. Zürich und München: Artemis 1973, 319 
Seiten. – Colloquia Germanica, v. 9, 1975, S. 349–351.

STRICH, F. Deutsche Klassik und Romantik oder Vollendung und Unendlich-
keit. Ein Vergleich. Zweite vermehrte Auflage. München: Meyer & Jessen,1924 [1922].

TASSO, T. Werke und Briefe. Übersetzt und eingeleitet von Emil Staiger. Mün-
chen: Winkler Verlag, 1978 [1972].

WEHRLI, M. Deutsche Literaturwissenschaft. – In: Literaturwissenschaft und 
Literaturkritik im 20. Jahrhundert. Felix Philipp Ingold (Hrsg.). Bern: Kandelaber, 
1970, S. 9–34.

WIESЕ, B. v. Geistesgeschichte oder Interpretation. – In: R. GRIMM und J. 
HERMAND (Hrsg.). Methodenfragen der deutschen Literaturwissenschaft. Darmstadt: 
WBG, 1973, S. 79–100.

ON THE OFFENSIVE AGAINST MODERNITY: EMIL STAIGER IN THE 1960s 
Abstract. My purpose is to show how the values ​​that guided Staiger in his atti-
tude to literature and to society ceased to be relevant in the first half of the 1960s. 
I am also showing the more general shift taking place in research paradigms in 
literary studies and in social values. In the course of the chapter, I discuss how 
Staiger creates:
• his exemplary, ideal-type poetics; 
• how it is related with normative poetics, written before 1800;
• how it renews statements of normative poetics through the modern historical 
attitude towards literary forms.
The poetics sketched by Staiger is exemplary, but not prescriptive and re-
strictive; it includes modern literary forms and is open to future ones. 
This setting is different from the hostility that Staiger often shows to-
ward modern literature in his publications during the same decade. 
His understanding of style applies to literature and art as well as to the life of an 
epoch in general. He criticizes immanent interpretations, which are not based on 
historical knowledge of the literary work, but interpret it from the position of con-
temporary readers. According to Staiger, “the literary research begins only when 
we have reached the possibility of reading the literary work as its contemporaries.” 
His concept does not allow interaction with the past, because it assumes that 
modernity is inferior in value, that it is not equal to “classical time”. Con-
demnation of modernity and modern literature is an element of the rhetorical 
strategy of Staiger’s texts during the 1960s. Modern art is unable to create 



108

moral models of community life, which classical art creates. Staiger’s con-
cept is of community life, where law and personal freedom are not in conflict. 
My general conclusion is that the dynamic changes in the humanities during the 
1960s prompted Staiger to withdraw conceptually entirely from the contempora-
neity. His approach loses its appeal, and his classicism begins to look anachronistic. 
Key words: anti/modernity, style, interpretation, classicism, Zeitgeist

Angel V. Angelov, Prof. DSc.
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences 
52 Shipchencki Prohod Blvd., Block 17, Sofia 1113, Bulgaria
E-mail: valentangel@abv.bg



109

Теодор Траянов всред 
българския символизъм

Съставител-редактор 
Бисера Дакова



110



111

На 20 юни 2022 г. в Института за славистика, Университет Виена, 
се състоя Кръгла маса „Теодор Траянов всред българския символизъм / 
Teodor Trajanov inmitten des bulgarischen Symbolismus“. В този малък фо-
рум, проведен на границата между пандемията и „нормалното време“, се 
включиха видни изследователи на модернизма в българската литература: 
Михаил Неделчев, Иван Младенов, Елка Димитрова, Пламен Антов, Борис 
Минков, забележителният познавач на живота и творчеството на Теодор 
Траянов от периода Млада Виена Младен Влашки, както и изследователи с 
по-различен профил и научни интереси като Мариета Иванова-Гиргинова, 
Елка Трайкова, Александра Антонова, Мария Огойска, Вера Радева.

В този случай не ставаше дума за поредния юбилей на виден ав-
тор. Ентусиазмът около организирането на форума се дължеше най-вече 
на дългогодишните ми занимания с творчеството на Теодор Траянов, а 
също и на шанса да пребивавам в града на неговата младост и поетическо 
съзряване – в един значим европейски топос и съкровено място за поета 
(скоро би трябвало да се появи и паметна плоча на един от многото негови 
адреси, указваща присъствието му в някогашната имперска столица).

Дискусиите от Кръглата маса подложиха на изпитание привид-
но познатото, застинало в устойчива парадигма творчество на поета. До 
каква степен то принадлежи на българския символизъм (термин, концепт, 
обозначение, което, от своя страна, все по-условно се употребява в лите-
ратуроведския дискурс през последните години)? Не остава ли Траянов 
все така хладно непристъпен и чуждоземен, един не-свой автор, въпреки 
гръмко заявената българска тема в неговите последни книги (в действи-
телност преработки на ранната му поезия)? Афишът, специално изготвен 
за Кръглата маса, сякаш предопредели насоката на обсъждания около фи-
гурата на Теодор Траянов. Във винетката, създадена от художника Борис 
Денев за корицата на сп. „Хиперион“ – раждането на Афродита из морска-
та пяна, – бе вграден портрет на поета от неговите по-късни, „български“ 
години – известният стандартно-официозен образ на Траянов, донякъде 
безизразен, със затаена болезнена меланхолия в погледа. 

Дали Траянов може да бъде обявен за централна фигура в това 
късно формирование, познато под името Хиперионово братство, заради 
което ще пожертвува своята ранна декадентска поетика, изградена в крае-
вековна Виена, заменяйки я със стерилен, мажорно изстъплен, витален 
символизъм, където е явен уклонът по героично-мъжественото – важен 
аргумент за Иван Младенов да формулира своята ключова теза за новоро-



112

мантика Траянов (кн. „Теодор Траянов в развитието на българския сим-
волизъм“, 1997)? Не е ли  еманципиран още от самото начало със своите 
естетически възгледи и със своя поетически език на „един български Де-
мел, без период на ученичество“ (Кирил Христов), както успява да убеди 
текстът на Младен Влашки – сам по себе си прецизна реконструкция на 
виенския период на Траянов, базирана на архивно проучени факти и на 
непозната епистолария на поета, откъдето изникват и биват прояснявани 
важни успоредявания в неговите живот и творчество? Според Мл. Влашки 
(„Теодор Траянов във Виена. Началата на една нова българска поезия“) 
Траянов не просто се формира като поет в Млада Виена, не само е спо-
менаван в тогавашната виенска преса като водещ български модернист, а 
със своите рецензии за знакови културни събития той дори се надпоставя 
в интерпретативните си визии спрямо модернизма на Млада Виена, т. е. 
в известен смисъл е еманципиран и от процесите в този културен живот. 
Тезата за еманципирането на Траянов спрямо обкръжаващия го културен/
поетологически контекст се откроява ясно и в студията на Пламен Антов 
„Музикалният принцип: Траянов–Яворов, Траянов–Лилиев, или краят на 
българския символизъм като отложеност в езика“. Тук Траянов е видян 
ако не като епигон, то поне като включен в обсега на мощното влияние 
на Яворовия сецесионен език-„Безсъници“, влияние, от което той упорито 
се освобождава, изграждайки собствен тип непесенна музикалност, която 
противостои на мелодичната, „топла“ песенност на Николай Лилиев.1 

	Достигането до монолитен, декламативен поетически език у 
Траянов, видимо най-вече в антологията „Освободеният човек“ (1929), 
в „Пантеон“ (1934) и в „Земя и дух“ (1941), е именно онази ожесточена 
разправа със себе си, изличаването на предишните декадентско-краеве-
ковни наслоения, на „виенската“ атмосфера, което в статията „Траяновите 
озаглавявания – контексти на себезаличаването и на себесътворяването“ 
се опитвам да проследя през промените в неговите заглавия. Емблема-
тичните Траянови наслови възникват едва през 20-те години – те също 
се явяват продукт на себестилизиране в духа на неоромантизма, често 
пъти са измамно спонтанни символи, но във всички случаи става дума 
за ретроспективни нанасяния върху собственото творчество, окръглящи 
характерната моностилистика на Траянов, в която предишният, семантич-
но иновативен поетически речник бива окрупняван в свръхобобщаващи и 
десемантизирани лексеми от рода на „шемет“, „искрометен“, „възлизам“, 

1 Малко известен факт е, че именно Лилиев съдейства за подбора на стоте стихотворе-
ния в антологията „Освободеният човек“ (1929), че той е коректорът на второто издание на 
„Български балади“ – „Земя и дух“ (1941). Един „небивал коректор“, както с признателност 
го нарича Траянов, който „с него сверяваше съмненията си в тънкостта на някои изрази 
и съзвучия“ (БАЛАБАНОВА, В. Теодор Траянов. Литературна анкета. София: Наука и 
изкуство, 1980, с. 53–54). Въобще това късно сътрудничество между двамата поети е израз 
на надмогнатата враждебност помежду им, както и силен аргумент срещу устойчивата 
опозиция тряновско–лилиевско в литературознанието.



113

„ярост(ен)“ – повод да се мисли, че езикът на Траянов е най-малко отво-
рен за пряка, разпознаваема „изповедност“ в българския символизъм (Пл. 
Антов), или да се схваща като характерния изказ на „този тежък, плътно 
заемащ поетическото пространство новоромантик“ (Е. Димитрова). Това 
обаче е поетическият език, с който Траянов окончателно се налага в бъл-
гарската поезия, т. нар. „траяновски стих“, станал нарицателен, от който 
могат да се изведат не продължители, а аналогични фигури на поета, както 
е демонстрирано в умело проведения типологичен паралел на Е. Димитро-
ва „История за двама рицари: Теодор Траянов и Иван Пейчев“, паралел, 
който не опровергава самотничеството на Траянов, а тъкмо напротив – до-
обосновава самотничеството на Иван Пейчев. 

	Именно плътният, устремно-декламативен език на Траянов ще 
бъде необратимо канонизиран и, без наличие на академично издание на 
целокупното му творчество, поетът остава – с всевъзможните промени и 
преломявания на своята поетика – непознат на читателите, респ. на своите 
изследователи. Познати са предимно окончателните версии на неговите 
ранни текстове – те са тълкувани, те са влезлите в културно обращение, те 
са успоредявани с творби на другите български символисти. Тоест борави 
се единствено с Траяновия език-„маска“, ако трябва да се позова на едно 
опасение на критика Васил Пундев, изречено през 1929 г.: „Тоя патос е 
опасен, защото може да се превърне в трайна и неинтересна маска, зад 
която няма лице“2. В този смисъл статията на Ал. Антонова „Жрец без 
храм, пътник пред много пътища, пилигрим без религия“ внася много ва-
жен нюанс относно рецепцията на Траяновата поезия от един проникно-
вен критик, който съди за Траяновата поезия обективно и неапологетично, 
като част от процесите на „модерната българска лирика“. 

	И именно затова радва всяко завръщане към ранния журнален фор-
мат на Траяновата поезия, или поне към автентичните му книги, както е 
в текста на Вера Радева „Към проблема за смъртта като символ в поезия-
та на Теодор Траянов“, прочит, който изцяло се базира на автоантологията 
„Освободеният човек“ от 1929 г. Единствено в завръщането към заличения 
и забравен Траянов би могло да се проследи как се създава неговият небио-
графичен, неперсонален език, как е изтривано интимното, диалогичното и 
се достига до призивно-безизразното „ние“; как скандалното стихотворение 
„Демон“ (1905) – садомазохистична творба – постепенно, чрез две редак-
ции, от 1909 и от 1929 г., изгубва своята шокова натуралистичност, превръ-
щайки се в „нормален“ текст, с обезтелесени, мраморно изваяни фигури, 
които са изведени от зоната на еротичното в тази на трансцендентното.

	В тази връзка бих искала да приключа своето въведение към пуб-
ликуваните статии  с наблюдение над едно значещо преломяване (тексто-
во преиначаване) в последната редакция на стихотворението „Прощавай“ 

2 ПУНДЕВ, В. Днешната българска лирика. София: Иван Методиев и синове, 1929, с. 56.



114

(1929), което е отправна точка за твърденията в доклада на М. Неделчев 
„Персоналистическият символизъм на Теодор Траянов“. Всичко в тази 
творба изглежда безусловно, чрез мотива власт/подчинение героичният 
лирически Аз изтъква своята покоряваща сила спрямо любимата:

Аз пазя друга радост съкровена,
ликува споменът за власт и грях,
лежеше ти, пантера укротена,
блестеше бисер в твоя детски страх.

(кн. „Освободеният човек“, 1929, с. 20)

Късният текст на Траянов като че ли не притежава своя 
по-ранна първооснова, създава се  впечатление за изцяло нова творба, напи-
сана през 20-те години. И все пак стихотворението съдържа и един специ-
фично съкровен детайл – „пантера укротена“; „бисер в твоя детски страх“. 
Последните два стиха от цитираната строфа са всъщност силно модифи-
цирани, с рязко изместена семантика, на следното заличено място от една 
привидно природна импресия от 1907 г. – именно мнимо природна, защото 
е изпълнена със силно субективни, чувствени елементи:

Простира пипала разкъсан мрак,
нощта застенва в смъртни му пригръдки;
на страст, родена в злоба, сетни глътки
горат в загадката на ново щастье...
А рей се негде непрестанен грак.
[.............................................................]
Лежи пред нозе ни призрак стихнат,
живот през сън, пантера укротена...
И бисер бляска в твоя детски смях.

(из „Над саркофага на пролетта“, 19073)

Почти автоматичната замяна на „смях“ със „страх“ е сякаш онова 
„архитектоническо“ попълване на поредното празно място, за което споме-
нава Траянов в своя послеслов към „Освободеният човек“ (1929) – внезапна 
и решителна замяна на безметежността с принуда и страхопочит. Едно „ти“ 
е било неочаквано заговорено и в ранната импресия („Защо скърбиш? Ще 
цъфнат пак цветя, / пред твоя блясък тих ще се поклонят...“). Едно „ти“, 
много по-близко на Аза, утешавано с непресторена сърдечност, напълно 
различно от покорното „ти“ в късния текст, където изрично са дефинира-
ни ролите „властител“ и „подвластен“. Отстранено обаче е най-вече яркото 
сентенциозно откровение, в което е стаен духът на краевековието – животът 
да бъде мислен като притихване, сън, хипнотичен унес.

Бисера Дакова
3 Наш живот, II, 1906–1907, кн. 6-7, с. 34, 35.



115

Младен Влашки, доц. д-р
Пловдивски университет „Паисий Хилендарски“

ТЕОДОР ТРАЯНОВ ВЪВ ВИЕНА. НАЧАЛАТА НА ЕДНА НОВА 
БЪЛГАРСКА ПОЕЗИЯ

Резюме. Статията описва ранния творчески период на Теодор Траянов, кой-
то протича като трансферен процес между Виена и София. Въз основа на 
непознати за изследователите текстове и архивни материали се реконстру-
ира периодът и се привеждат доказателства за новостта на ранната Траяно-
ва поезия като подвластна на духа на Виенския модернизъм.
Ключови думи: Теодор Траянов, биография, Виенска модерност

Професор Константин Гълъбов нарича в своите спомени Теодор 
Траянов „детето на Виена“. Настоящото изложение ще се опита в допусти-
мата и достижима пълнота да изясни това назоваване.1

Едно такова уточнение е важно за изследванията върху живота и 
творчеството на Траянов поради наличията на множество свидетелства за 
близостта на творчеството и биографичния му път. Но тъй като познанието 
за  тях се основава на спомени или дори на спекулации, е необходима реви-
зия на фонда2, която да сумира единствено аргументите в защита на тезата, 

1 В предходни публикации съм разглеждал различни аспекти от тази проблематика: 
VLASHKI, M. Der Weg Trajanovs zu seinem „Pantheon“. Unvermeidliche biographische 
Notizen.– In: Die bulgarische Literatur der Moderne im europäischen Kontext. Zwischen 
Emanzipation und Selbststigmatisierung. Berlin: Otto Sagner, 2013; ВЛАШКИ, М. „Млада 
Виена“ в млада България. Пловдив: Хермес, 2017; ВЛАШКИ, М. Рефлексии на Виенската 
модерност в българската литература от края на XIX и началото на XX век. Пловдив: 
Хермес, 2018; VLASHKI, M. Teodor Trajanov als Vermittler zwischen der Wiener und der 
bulgarischen Moderne. – Zeitschrift für Slawistik, 2020, Bd. 65, Nr. 3; ВЛАШКИ, М. Теодор 
Траянов. „Младият крал“. – Страница, 2021, №1; ВЛАШКИ, М. Нишката на Ариадна 
между Виена и София. – Страница, 2021/2022, № 4/1. Тук ще доразвия и обобщя 
наблюденията си в търсене на отговор на въпроса каква е новостта на ранната Траянова 
поезия, която той привнася в българската поезия под влияние на Виенската модерност.

2 В началото на 90-те години на ХХ в. немският германист Клаус Щайнке изразява 
надеждата, че „изследователските дефицити са вече констатирани и напоследък се правят 
усилия те да бъдат отстранени“ (STEINKE, K. Teodor Trajanov – Dichter zwischen zwei 
Kulturen. – In: Die Moderne in den Literaturen Südosteuropas. München: Südosteuropa-
Gesellschaft, 1991, S. 117), за да констатира почти две десетилетия по-късно: „За жалост все 
още е факт, че фактографската основа на изследванията върху Траянов е с много пропуски 
и относително несигурна“ (ЩАЙНКЕ, К. Теодор Траянов в немски превод. – В: Теодор 
Траянов и неговата епоха. София: ИЦ „Б. Пенев“, 2008, с. 49). В публикувания през 1993 
г. труд на Лудгер Удолф „Teodor Trajanov. Die Entwicklung seiner Lyrik 1904 bis 1941. Eine 



116

че престоят на Теодор Траянов3 във Виена между 19014 и 1921 г.5 оказва 
влияние както върху израстването му като човек, така и върху оформянето 
му като поет, който внася своята поезия от Виена в България, като никога не 
забравя да подчертае това, и дава първия категорично цялостен ясен вид на 
българската модерна лирика с европейски декадентски характер и мотиви. 
Ревизията и обобщението, свързани с темата на изложението, са подчинени 
на разбирането в трансферологията за важността на биографичния контекст 
при изграждането на посредническата роля6. Освен ревизия на наличности-
те изложението ще прибави и нови непознати досега факти, които допълват 
или коригират основните съвременни изследвания за Траянов и неговото 
творчество, но единствено в частите им, посветени на виенския дял от жи-
вота на поета. 

Връзката „живот-поезия“ у Теодор Траянов е заявявана многократно 
още приживе на поета от неговите съратници в задругата „Хиперион“ Иван 
Радославов  и Моис Бенароя:

За да може ясно да се отговори на тях [въпросите за мястото на Траянов 
в българската литература – б. м., М. В.], ще трябва да се впуснем в био-
графически изследвания: да установим атавистичните връзки, културни-
те влияния и отделните преживявания, от които са се откъртили песните 

phililogische Studie“ се изразяват съмнения спрямо някои твърдения относно биографията 
на Траянов, които се потвърждават и по други изследователски пътища.

3 Документите с изписването на името на поета никак не са единни. В „Свидетелство 
за свето кръщение“ е записано, че „1882 на месец февруарий първият ден се роди … 
Теодор“; в първите си писма до К. Христов поетът се подписва като Тодор; в „Свидетелство 
за зрелост от Държавна Мъжка гимназия в София, реален отдел“ е изписано „Траянов, 
Тодор“, докато в немския превод на легализирания документ е „Theodor Trajanoff“ (така се 
изписва името и в студентските му документи във Виена, в брачното свидетелство и др.); 
в картата за самоличност № 741 от 28.01.1937 е вече „Теодор Василев Траянов“; така е 
изписан и в царския указ за награда по случай 60-тата му годишнина; „Акт № 215 за смърт“ 
е на името „Тодор Василев Траянов умрял 1945 януарий ден 15, деветнадесет часа и нула 
минути в Александровската болница – София“. (Тези документи се съхраняват във фонд 
757 на Теодор Василев Траянов в Държавен архив – Пазарджик). В австрийската преса се 
срещат следните варианти на фамилното му име: Trajanoff, Trayanoff, Trajanow, Trayanow, 
Trajanov.

4 Подготовката за отпътуване към Виена можем да свържем с превода на немски и 
легализирането на зрелостното му свидетелство в австроунгарската легация през август 1900, 
записан е като студент през втория семестър на учебната 1900/1901 във Виенската политехника.

5 На 27.01.1921 му е издаден дипломатически пътен лист за пътуване до България. 
6 Защото посредниците „са онези, които задвижват трансфера, продължават го или го 

блокират“ (SELESTINI, F., MITERBAUER, Н. (Hrsg.). Ver-rückte Kulturen. Zur Dynamik kultureller 
Transfer. Tübungen: Stauffenburg, 2003, S. 13). (Всички преводи от немски в изложението са мои.) В 
същото време комуникативна контекстуална ситуация не е еднаква за всички. Например Траянов, 
Стефан Младенов, Спас Ганев или Ст. Л. Костов, които по едно и също време пребивават за по-
дълго във Виена, оформят различни възгледи върху модерността и нейното трансфериране към 
България – навярно поради амбивалентния характер на Виенската модерност, но със сигурност и 
поради личния си опит, поради личните характеристики на всеки един от тях. 



117

[…] ще отмина биографическите данни; – ах, как богати са те и от какво 
голямо значение!7 

В съвременните изследвания това разбиране бива поддържано от 
Иван Младенов8, от Надежда Александрова9, от Лудгер Удолф в посочената 
книга. Акцент върху ранната лирика на Траянов и възможните взаимовръз-
ки с Виенската модерност поставя Емилия Стайчева10, но само в типологи-
чен план. Стайчева, Удолф и Бисера Дакова11 полагат с повече конкретика 
поезията на Траянов в контекста на образи, мотиви, жанрове, похвати на 
европейската литература около 1900 г. 

Тъкмо в този контекст Теодор Траянов е посредник от емблематичен тип – 
той внася в родината си своята поезия като модерна европейска, създадена в сре-
дата на Виенската модерност и в същото време реализира свои творби като част от 
културната продукция на модерността във Виена. Неслучайно митологията около 
неговата фигура конструира образа му на европейски литератор, който е в контакти 
с Хофманстал, Шницлер, Бар, Алтенберг, Цвайг и др. деятели на Виенската мо-
дерност. Основен извор на недоразумения в тази насока е книгата на Стоян Илиев 
„Теодор Траянов, грядущ и непознат“12. Тази монография, макар и да се опира на 
биографичния сюжет, прави това с доста пропуски и често се доверява на непро-
верени спомени13. Всъщност „непроверените спомени“, допълвани и с уклончиви 
отговори в интервюта, са хранителната среда на мита за Траянов и априори се под-
чиняват на други логики14, а не на стремежа за биографична обективност. 

7 БЕНАРОЯ, М. Теодор Траянов и неговият мир. София: Задруга Хиперион, 1926, с. 5.
8 МЛАДЕНОВ, Ив. Завръщанията на Траянов. – В: Теодор Траянов и неговата епоха. 

София: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 145–150. 
9 АЛЕКСАНДРОВА, Н. Персоналистични идеи за личността у Теодор Траянов. – В: 

Теодор Траянов. Нови изследвания. София: БАН, 1987, с. 59–64. 
10 STAJCHEVA, Е. Teodor Trajanov und die deutschsprachige Lyrik. Dissertation zur 

Erlagung des wissenschaftlichen Grades Doktor der Wissenschaften. Sofia, 1999.
11 DAKOVA, B. Der unanthologische Trajanov. Die getilgte Dekadenz. Über die 

Verwandlungen der poetischen Sprache. Hamburg: Dr. Kovač, 2009.
12 ИЛИЕВ Ст. Теодор Траянов – грядущ и непознат. София: Български писател, 1983.
13 Под „непроверени“ разбирам несравнени с обективни исторически дадености данни. 

Нека си послужа с пример за ориентир. Едно от най-сигурните доказателства за персоналните 
контакти на Траянов с Хуго фон Хофманстал или с Райнер Мария Рилке се намира в 
спомените на проф. Константин Гълъбов. Той твърди, че „Стясни, чиновник от българската 
легация във Виена, ми е разправял, че неведнъж го е търсил по телефона в легацията и Хуго 
фон Хофманстал, и Райнер Мария Рилке“ (В: Кирил Христов, Димитър Бояджиев, Теодор 
Траянов в спомените на съвременниците си. София: Български писател, 1969, с. 520). Но 
единственият исторически реален Стясни (Rudolf Stiassny), свързан с българската легация 
във Виена, е „почетният търговски кореспондент, имперският комерсиален съветник“ (1902), 
от 1914 до 1916 г. „почетен консул“, а от 1916 до 1921 г. „генерален консул“ на България във 
Виена Рудолф Щясни (според документи в архива на българското Външно министерство: ф. 
304). Очевидно не става въпрос за „служител“, още по-малко за човек, който ежедневно и 
надеждно обслужва телефонните връзки на легацията.

14 Така например в спомените на дъщерята на поета (Кирил Христов, Димитър 
Бояджиев, Теодор Траянов в спомените на съвременниците си, София: Български писател, 



118

Какво бихме могли да реконструираме с относителна обективност за 
престоя на Теодор Траянов във Виена? 

Времевата рамка като цяло обхваща годините от 1901 до 1921. В тези 
двайсет години обаче се наблюдават отделни периоди, в които мотивации-
те в поведението на Траянов са различни. Най-общо можем да ги сумира-
ме в следната поредност: младият българин идва във Виена15 в началото 
на новия век, за да следва архитектура, но около 1903–1904 започва да се 
занимава активно с поезия16. Това занимание достига своята биографично 
предопределяща активност в периода 1905–190917. Траянов се отказва от 

с. 570) между семейство Траянови и това на Антон Вилдганс е съществувала трайна 
дружба. Като доказателство се говори за една снимка на австрийския поет и директор на 
Бургтеатър. Такава снимка има в Държавния архив в Пазарджик, но с печат, че е изпратена 
от Фотоархива на Австрийската национална библиотека. В архивното наследство на 
Вилдганс (ÖLA Handschriftensammlung Cod. Ser. n. 29 731 (дневник 1915–1920), 29 710, 
29 717, 29 721 (1905–1921, бележници), 29 760 (1915–1932, разни)), както и в книгите Ein 
Leben in Briefen, Wien: Frick Verlag, 1947 (писма) и Der gemeinsame Weg, Salzburg&Stuttgart: 
Das Bergland-Buch, 1960 (подробна биография от съпругата му Лили Вилдганс) не се 
споменава никъде фамилията Траянов. А доколкото познавам австрийските нрави, 
семейната дружба с дипломатическо лице не може да остане биографично неотбелязана. 
Името Траянов не се среща и в дневниците на Артур Шницлер, в които например може да 
се прочете, че някой си д-р Казаков от Стара Загора му е предложил ръкопис, който той е 
прочел (https://schnitzler-tagebuch.acdh.oeaw.ac.at/entry__1922-06-02.html) и т. н.

15 Интересен поглед към пространството, което обитава във Виена, дават адресите на 
неговите квартири (вж. фиг. 1). Те са следните. В първите години живее на V/1 Kriehurbergasse 
11/18 и на IV. Favoritenstr. 33 II, Stiege 2; в началото на януари 1906 г. е на IV. Rainergasse 
20/16. Преди да се ожени живее в 4. Bezirk, Viktorgasse, Familie Anna Peters, после със 
съпругата си живеят на Lоuisengasse 24 (днес Mommsengasse), а след 1914 – на Viktorgasse 24 
и IV. Victorgasse No 5, IV. Karolinengasse 25/24. (Прави впечатление, че всички се намират в 
четвърти район или на границата му с пети. Няколко обяснения могат да са от полза. До този 
район е Южната гара, на която пристигат влаковете от Балканите; на неговата територия се 
намират Висшето техническо училище, помещенията на Българската легация (IV. Gusshausstr, 
2), както и жилището на семейство Петерс, в което от наемател Траянов се превръща в зет. (В 
Адресната книга на Виена за 1907 и 1914 има Familie Peters, Richard, Anna (Kaffeesiederin IV/2 
Weyringstr. 38) – навярно там е било и кафенето, което фамилията притежава.)

16 Според датировката в подзаглавието на „Химни и балади“ началната година е 1902. 
Но в един манускрипт на „Съзвучия и отражения“ са правени ръкописно датировки: под 
„Слънчев ден“ е изписано 1901, което е задраскано; под „Малка балада“ (тези стихове са 
публикувани за първи път през 1904 в сп. „Българска сбирка“) е изписано 1900 и т. н. (БИА, 
ф. 319, а.е. 1, л. 10, л. 13). Първите публикации на Траянов са от 1904 г. – в сп. „Летописи“ 
на К. Величков (бр. 11-12, с. 276) и в сп. „Българска сбирка“ на С. С. Бобчев (бр. 8, с. 547).

17 В България го лансира една от най-влиятелните културни фигури на епохата – 
Константин Величков, помага му С. С. Бобчев, който публикува в списанието си 
„Българска сбирка“ първите му стихове с посредничеството на Владимир Василев. 
(В запазена картичка, изпратена от Виена на 29.11.1904, Траянов пише на Владимир 
Василев: „Туй за „Българска сбирка“ ще бързаш в най-скоро време“ (ЦДА ф. 373К оп. 
1, а.е. 211, № 6). Става дума за невземаната досега под внимание от изследователите 
публикация в „Българска сбирка“ на „Песни от Тодор Траянов“, 1904, № 8.) Във 
властовите напрежения на литературното поле го въвеждат Кирил Христов и Антон 
Страшимиров, към чийто кръг от модернисти се приобщават Трифон Кунев, Петко 



119

архитектурата18 и насочва всичките си усилия, за да се наложи като един от 
значимите български поети19. В този период той създава семейство, но едва 
след раждането на първородния  му син20, и се опитва да се издържа, както 
бихме казали днес, с културен журнализъм21. Тази нова линия в живота му 
го кара да се завърне в България22, но очевидно както средата, така и нравите 

Росен и Димо Кьорчев. Към тези имена трябва да добавим и по-тесните контакти на 
поета с Илия Иванов-Черен, Юрдан Леонардич, Ботьо Савов, а от по-късни времена – 
Гео Милев, Иван Радославов, Вичо Иванов и др., за да очертаем литературните 
кръгове, в които Траянов се движи. Решителни крачки за налагането на името му са 
публикациите в първото наистина модерно списание в България „Художник“ (1905–
1909) и в борбеното, модернистично-манифестно „Наш живот“ (в периода 1906–1907). 
Важна роля в „импорта“ на модерните стихове на Траянов от Виена към България 
играе алманахът „Южни цветове“ с редактори Трифон Кунев и Димо Кьорчев, от 
който излиза само един брой (1907), а окончателното незаобиколимо стъпване на 
полето става с публикуването на първите му две стихосбирки „Regina mortua“ (1909) 
в издание на Гр. Т. Паспалев и „Химни и балади. Избрани стихотворения. 1902–1909“ 
(1912), без издател, отпечатана в Царска придворна печатница, София.

18 В писмо до К. Христов Траянов отбелязва, че ако не завърши или загуби студентски 
права, го чакат две години казарма (ВЕЛИКОВ, Ст. Неизвестни писма на Теодор Траянов. – 
Литературна мисъл, 1988, № 8, с. 132). Амнистия за „отклонилите се от военна служба 
до 22.09.1908“ е дадена в България на 14 март 1909 г. Възможно е този факт да е повлиял 
окончателно върху избора на 27-годишния по това време студент – последният му 
Matrikelschein от Политехниката е с № 556 от 22.10.1908: след приключване на зимния семестър 
и отпадналата принуда да влиза в казармата по-нататъшното „следване“ се оказва ненужно. От 
писмо до Петко Росен научаваме, че през май 1907 г. Траянов „ще става(м) даскал, няма пари, 
па и желание липсва за да довърш(а) (и) по многострадалната Архитектура“ (ПАМУКОВ, С. 
Поглед към неизвестното. Писма, стихотворения, изповеди. Пловдив: Хр. Г. Данов, 1989, с. 
143), пък и вече се е превърнал „в София (в) литературно магнитно существо“ и явно е стигнал 
до идеята да се измъкне от тежкото безпаричие през учебната 1906/1907 с писане на литература: 
„Аз ще пиша повест, модерна, психологически – за конкурса Вазов, струва ми се, ще бия ония 
магарета в България“ (ВЕЛИКОВ, Ст. Цит. съч., с. 133 и с. 163).

19 За навлизането на Траянов в българското литературно поле вж. по-подр.: ВЛАШКИ, М. 
Навлизането на Траянов в българската литература. – Страница, XVIII, 2017, № 2, с. 147–156.

20 Самият брак на поета не е белязан със строгите патриархални разбирания, особено за 
българите, от онази епоха. Първородният син Васко носи фамилията на майката – Петерс, 
понеже се ражда преди сватбата на Елена и Теодор (8/21 декември 1908) (ДА Пазарджик, 
ф. 757, опис 1, а.е. 7: препис на брачно свидетелство от Сръбската източноправославна 
църква „Св. Сава“ във Виена – фиг. 2). За своето „пред брачно“ състояние младият студент 
във Виенската политехника съобщава на Кирил Христов още на 12 декември 1906 г. в 
писмо от тази дата (със съмнение в датировката, а и в цялостната подредба на писмата в 
публикацията): „Мойта Helene ще ми сподоби след 4–5 месеца с отроче от мужки пол! 
Втасахме…“ (ВЕЛИКОВ, Ст. Неизвестни писма на Теодор Траянов, с. 132).

21 Траянов се залавя с почти всички възможни литературни работи: сътрудничи на целия 
спектър от издания – от сп. „Смях“ и „Шантеклер“ през масовия вестник „Вечерна поща“, 
социалистически ориентирания „Съвременник“, консервативната „Българска сбирка“ та до 
модерните „Слънчоглед“, „Свобода“, „Звено“ и мн. др.

22 Амнистията, бракът, сключен повече по воля на родителите, и натрупаният „опит“ в 
българския литературен живот и литературните интриги в тези години водят до решението 
за завръщане в София и приемане на социалната роля „поет български“. И сред виенската 
българска общност той вече е известен като „поет“. За „присъствието на поета Траянов“ 



120

на литературното поле23 го мотивират да се върне отново във Виена, което 
той предприема през 1912 г.24 с идеята да се занимава с журнализъм25. Неси-
гурността на подобно битие бива преодоляна през 1914 г.26 с назначаването 
му като кореспондент към Българската легация, а от средата на 1916 г. и като 
дипломат27. В този период поетът Траянов замлъква, а дипломатът Траянов 

при празничното отбелязване на годишнина от Сан-Стефанския мирен договор съобщава в. 
„Нойес винер тагблат“ на 09.03.1908 (с. 9).

23 В едно непубликувано досега писмо до Кирил Христов, изпратено от Виена на 
9.8.1909, той пише: „Па не ми се връща в София. Отрови и унижения ме чакат на всяка 
крачка, зад всяко кьоше. А тука гладна смърт ме чака; не мога да гледам просто изпитите 
лица на жена ми и детето си“ (ЦДА ф. 131к, оп. 1, а.е. 636).

24 На 6 април 1912 Траянов пише от Виена до издателя Паскалев с молба за 
телеграфически запис за 250 лв. срещу бъдещо сътрудничество с „преводи от Анценгрубер, 
антология с разкази на немски поети и малък том преводи на Хофмановите разкази“ (БИА 
ф. 228К а.е. ІІ 5 435 176). На следващия ден изпраща писмо до министър С. С. Бобчев: „От 
няколко време се намирам във Виена […] За да мога да довърша работата си тук, ще Ви 
моля, г-н Бобчев, да ме назначите на някоя длъжност в министерството или другаде и ме 
командировате за една година тук“ (БИА, ф. 255, а.е. ІІ Д 4029).

25 Първата сигурна следа за нейното изпълнение се открива в Adressbuch Wien (адресен 
указател на Виена) за 1914 г. (отпечатан през 1913 г.). На с. 1745 в каре е отбелязано: 
„Korrespondenz, Bulgarische. Her. u. Chefred. Th. W. Trajanoff, ver. Red. M. Ferinic. Red. I 
Haupttelegraphenamt“. Косвено свидетелство за това начинание откриваме в едно писмо 
от 20 май 1914, изпратено от Т. Траянов до д-р Ст. Данев: „През 1912 аз издавах „die 
Bulgarische Korrespondenz“ във Виена и, както ще си спомните, бях особено насърчен в 
това начинание от Вас и от г-н Гешева, като ми обещахте и субсидия от министерството на 
външните работи. Мобилизацията биде обявена и „die Bulgarische Korrespondenz“ спря с 
един дефицит от 1 700 крони…“ (БИА, ф. 15, оп.1, а.е. 1576).

26 Април 1914 е наистина граничен месец в биографията на Траянов. На 5 април 1914 
във виенската Фолксопер e премиерата на сценичната игра без думи „Младия крал“ с 
негово либрето по Оскар Уайлд и музика от Димитър Караджов. На 11 април 1914 се ражда 
дъщеря му Иванка. На 14 април 1914 телеграмата за назначението на държавния служител 
Траянов е вече факт в легацията. Творческата, семейната и финансовата биографични 
линии са в своя апогей. На 32 години Траянов е изправен пред нова фаза от своя живот.

27 Широко разпространено е мнението, че Траянов е на дипломатическа служба от 1914 
г. до 1923 г. с едно кратко прекъсване през 1921 г. За монолитността на подобно схващане 
допринася и липсата на „досие на дипломата Траянов“ в архива на Външно министерство 
(в отличие от досиетата на Лилиев или Йовков например.) На 14.04.1914 г. българската 
легация във Виена получава телеграма, подписана от Radoslavoff и изпратена от София на 
02.04.1914, със следния текст: „trayanoff naznatchen dnes za korespondent sas 250 Leva“ (ЦДА 
ф. 304, оп. 1, а.е. 1282). На 3 юни 1914 Траянов се разписва срещу „475.75 лв. заплата за 
април и май”. Без да е дипломат, той е вече държавен служител на Външно министерство. 
В писмо от юли 1915 г. е наречен „чиновника при легацията – Траянов“ (ЦДА ф. 304. оп.1, 
а.е. 1410). За австроунгарските власти бива легитимиран на 15.05.1916 г. с вербална нота 
№ 1013 като „monsieur Théodore Traijanoff“ – секретар на легацията, и те му издават на 
04.07.1916 г. carte de légitimation pour Monsieur Todor Trauynoff, secrétaire pres la Legation 
Royale de Bulgarie. От тази дата можем да приемем, че започва дипломатическият път на 
поета Теодор Траянов. Официално името му фигурира в Списъка на българската легация 
във вербална нота № 3016 от 01.12.1917 г. като I. Secrétaire Mr. Th. Trajanoff (заедно с 
Mme Helene Trajanoff и адрес IV. Gusshausstr. 2). Единственият познат ми документ, който 
доказва първото му отзоваване, е Feaile de Route от 27.01.1921 г., с което се удостоверява, 



121

подчертава, че в основата на неговия професионален път стои журнализмът28. 
В началото на 1921 г. той се прибира в София. И след кратко ново назначение 
във Вроцлав отново се връща към битността си на поет и литератор. Стихове-
те, с които се завръща чрез публикации в списанието на Гео Милев „Везни“ 
са в духа на писаните и отчасти публикувани през 1912–1913 г.29 български 
балади. Тази биографична рамка дава ясни указания, че за ранната поезия на 
Траянов от значение са „културните влияния и отделните преживявания, от 
които са се откъртили песните“ в годините между 1903 и 1912.

От познатите ми, запазени като памет чрез документи, биогра-
фични факти могат да се откроят няколко акцента: езиковата подгот-
веност30 на завършилия Държавната мъжка гимназия в София младеж; 
постоянното безпаричие до към 1914 г. и след завръщането му в Бълга-
рия31; стремежът за налагане на собственото име в българското публично 
пространство по пътя на литературата; силното влияние на стила на жи-
вот във Виена от епохата fin de siècle върху оформянето на младия мъж 
не само в културно отношение, а и в еротичен аспект32; изключителна 

че „Първият секретар на легацията, г-н Теодор Траянов се завръща в София“ (ЦДА ф. 
304 к. оп. 1, а.е. 1818). Между така датираните документи (австрийските са разпръснати 
из т. нар. Дворцов архив на Виена – Das österreichische Haus-, Hof- und Staatsarchiv – 
Bestand Ministerium des Äußern, Administrative Registratur, Fach 6, Missionen) е заключена 
правдивата информация за дипломатическия престой на Траянов в столицата на Австро-
Унгарската империя – от 15 май 1916 г. до 27 януари 1921 г. Това потвърждава и прегледът 
на тогавашната виенска преса.

28 Ето как описва Траянов журналистът от „Ноес винер журнал“ Ервин Вайл в статията 
си „Посещение в българското посолство“: „елегантният секретар на легацията Траянов, 
следвал във Виена и работил няколко години като журналист в България, преди да поеме 
по дипломатическия път, се чувства като половин виенчанин, женен е за виенчанка и обича 
Рингщрасе като главната улица на бащиния си град Юскюб (Скопие – б. м., М. В.) […] В 
Балканската война той сменя перото със сабя, води своите хора безстрашно в битката само с 
мисълта за българска победа и слава“ (броя от 23.05.1918, с. 4). Същият вестник го е представил 
пред виенската общественост преди години, през 1914 г., като „водачът на българските 
модернисти, [който] е бил дълго време главен редактор на „Вечерна поща““ (4.04.1914, с. 11).

29 Баладите „Родният лес“, „Тайните на Струма“, „Смърт в равнините“ са публикувани в 
Литературно-критически сборник „Мак“, кн. „Пролет“ (София, 1914).

30 В младежките си години освен родния си език Траянов владее още немски, руски и френски. 
В архива му в Пазарджик се съхраняват достатъчно свидетелства за владеенето на френски 
език до степен да превежда на него българска поезия, а за руския свидетелстват споменатите в 
преписката му с Кирил Христов имена на автори, които чете (Брюсов, Балмонт и др.). 

31 Темата за липса на пари и обвиненията от страна на Елена, че изборът на съпруга ѝ да 
стане „български поет“ е бягство от семейните задължения, не ще успокои двете враждуващи, 
особено след 1919 г., страни, дори когато първородният им син Васко се самоубива през 1933 г.

32 По-свободното разбиране за брака на творческата личност в творчеството на авторите 
от кръга „Млада Виена“, които провокират виенската публика от сцените в столицата на 
Австро-Унгарската империя, очевидно е повлияло върху Траянов. Не само отношенията му 
с Елена Петерс го доказват. Първата семейна криза поради любовна авантюра започва през 
1914 г. Връзката на младия поет със Зора Неманева Огнева (спомената впрочем в Анкетата  
на Вера Балабанова, 1980, с. 34) е премълчавана до днес. Тази актриса и певица е ярка 



122

поетическа плодовитост между 1905 и 1912 г., очевидно подготвяна в 
предходните 1903 и 1904.

Три години след началото на виенския период в живота му, през 1904, 
Траянов дебютира в сп. „Летописи“ и в „Българска сбирка“ със стихотво-
рения в по-скоро романтически стил с теми и мотиви, които година по-къс-
но ще се окажат представителни за неговата поезия – „любов“ и „смърт“. 
Главният редактор на „Летописи“ Константин Величков, който е трябвало 
да стане първият главен редактор на новото, наистина „модерно“ списание 
„Художник“ през 190533, навярно предава стигналите до него Траянови ръ-
кописи на собственика на бъдещето издание Павел Генадиев и цикълът от 
десет стихотворения „Regina mortua“ излиза в книжка 3-4 на 31.10.1905. От-
зивът на Владимир Василев за тези стихове е негативен и това налага Тра-
янов да смени своя посредник в България. Чрез Хр. Тодоров (брат на Петко 
Ю. Тодоров) той изпраща от Виена ръкопис, озаглавен „Venus primitiva“, на 
Кирил Христов и на 02.01.1906 му излага с многоуважителен тон молбата 
си: „да използвате голямото си влияние пред г-на министъра Шишманов, за 
да ми се отпусне една по-голяма парична сума за отпечатване на сбирката“34. 

Ето няколко свидетелства35 за това, как е видяна тази поява от съвре-
менниците на Траянов. 

Петко Росен ще отбележи в по-късните си бележки: „Най-голямата 
ми литературна гордост е била, че аз пръв открих великия наш поет новатор 
Теодор В. Траянов. Казах си думата още в „Моите симпатии““36; „Аз бях вече 
с непоколебимо убеждение, че и ние си имаме своя новатор, своя Бодлер“37. 

И публичната реакция на Кирил Христов във фейлетона на първа 
страница на вестник „Ден“ от края на януари 1906 е подобна: „Преди два 
месеца в единственото наше художествено списание „Художник“ дебютира 
един млад поет, Тодор Траянов с китка изящни декадентски стихотворения 
Regina mortua (умрялата царица)“; „критиката би поздравила в лицето на 

противоположност на съпругата на Траянов. За разлика от земната виенчанка, бъдещата 
киноактриса е изкушена от изкуството и предизвиква както физически, така и духовен 
интерес у Траянов. Не е случайна публикацията в кн. 1 от втората годишнина на списание 
„Везни“ (края на 1920), в която броят се открива с три „Български балади“ от Траянов 
и непосредствено след тях са поставени „Романсите“ на неговата любов Зора Огнева. 
През 1923 г. тя се снима в копродукцията на Унгария и България „Победоносният живот“ 
(Didalmas elet), а през 1941 г. във филма на Борис Борозанов „Български орли“.

33 Вж.: ГЕНAДИЕВ, П. Кратки характеристики и спомени за художниците-
сътрудници в списанието ми „Художник“. Спомени и факти за създаването и 
разпространението на литературно-художественото списание „Художник“ (1905–1909). 
София: б. и., 2016.

34 Цит. по: ВЕЛИКОВ, Ст. Неизвестни писма на Теодор Траянов, с. 26
35 За критическата съдба на Траяновото творчество вж.: БЕНБАСАТ, А. Щастливата 

критическа съдба на поета. – В: Теодор Траянов. Нови изследвания. София: БАН, 1987, с. 148–156.
36 РОСЕН, П. Regina Mortua (Стихосбирка от Теодор Траянов). – В: П. РОСЕН. Съчинения 

в 10  тома. Т. 7. Литературни етюди. Бургас: Божич, 2012, с. 138. (Курс. мой, М. В.)
37 РОСЕН, П. Спомени и размисли. София: Български писател, 1968, с. 113. (Курс. мой, М. В.)



123

г. Троянова [sic!] един български Демел [к. м., М. В.] – Демел без никакъв 
период на ученичество“.

Ранните критически отзиви на Кирил Христов, Димо Кьорчев, Ботьо 
Савов, Иван Радославов ясно очертават тогавашното възприемане на Тра-
яновите творби тъкмо като категорична новост за българската литература, 
оформена при срещата на един български поетически талант с модерната 
тогава немскоезична култура във Виена. Пръв това подчертава Константин 
Величков в своята рецензия за ръкописа на Траянов „Venus primitiva“ още 
през 1906 г.: „Мене изпрати от Виена […] ония стихотворения, които се по-
явиха в първите броеве на „Художник“ […] Няма защо да се въстава против 
направлението, което следва поетът. То не само не пречи, но способствува, 
за да даде пълна мярка за своите качества един истински талант“38. 

Без да споменава овладяното във Виена направление, което по това 
време за литературно грамотните българи е познато като „декадентство“, Ве-
личков подчертава, че творчеството на младия поет е „намерило съчувствен 
прием“: „Траянов се явява една сила, за която трябва да се облажаваме. На нея 
може да се разчита за важни и скъпи трудове в поетическата ни литература“.39  

И тогавашният все още неизкушен от напреженията в литературното 
поле читател преценява появата на Траянов като категорична новост: 

…като ученик в Цариброд, аз имах неговата първа стихосбирка с латинското 
заглавие  Р е г и н а  м о р т у а  („Мъртвата царица“). […] Тези първи 
стихове на Траянов ми звучаха тогава – на мене, голобрадия ученик – твърде 
странно, те бяха съвсем различни от господствуващата по онова време 
Вазова поезия, която Пенчо Славейков бе нарекъл „опълченска“, но която 
се слушаше навсякъде – в училището, по забавите, при всички тържествени 
случаи и празници. Стиховете от  Р е г и н а  м о р т у а  импонираха преди 
всичко с новата [к. м., М. В.] си структура, с множеството думи, които 
нямаха обичайната употреба във всекидневния разговор, бих казал нова 
поетическа граматика. […] боравеше с един речник, малко познат тогава в 
поезията. Самите поетически образи бяха също така необичайни, странни 
и поставяха често пъти читателя в недоумение.40

В годините на кристализиране на новата представа за поезия у Тра-
янов възлова роля за това играе цялостният стил на живот, определян в Евро-
па с термина fin-de-siècle. Виенският престой на младия български студeнт в 
началото на века го среща с една атмосфера, наречена от Херман Брох „весел 
апокалипсис“. Процесите, които са породили и оформили новите идеи, вече 

38 ВЕЛИЧКОВ, К. Т. Траянов. Venus primitiva. – В: К. ВЕЛИЧКОВ. Пълно събрание на 
съчиненията на Константин Величков. Т. VIII. Български писатели. София: Ст. Атанасов, 
1914, с. 221 и с. 222.

39 Пак там, с. 221 и с. 226. (Курс. мой, М. В.)
40 ДОНЧЕВ, Н. Теодор Траянов. – В: Н. ДОНЧЕВ. Литературни и мемоарни етюди. 

Избрани произведения. София: Български писател, 1978, с. 283.



124

са протекли, така че Траянов попада в средата тъкмо когато основни схваща-
ния на Виенската модерност добиват трайна публичност.41 Провокирани от 
идеите за сексуалната енергия и нейния прочит в логиката на съня (Зигмунд 
Фройд), за относителността на Аза и неговите разпадания до нервни импулси 
(Ернст Мах и Херман Бар), за борбата между половете и за гениалността (Ото 
Вайнингер), виенските автори от епохата създават литературно творчество, 
което се стреми да бъде непосредствен израз на непознатото. Епохален е стре-
межът да се изрази душата на отделния човек чрез открития от символизма 
„нов поетически“ език, но усъвършенстван по виенски като „извъртане на 
стила“ (определението е на Хофманстал и означава в известен смисъл „пре-
увеличаване“, „маниерност“). Ядрото на тази група от виенски автори се със-
тои от Херман Бар, Артур Шницлер, Хуго фон Хофманстал, Леополд Андри-
ан, Феликс Салтен, Рихард Бер-Хофман и отчасти Феликс Дьорман,.

Водеща за модерната виенска литература на онази епоха е тенден
ция, която противопоставя на филистерското ежедневие световете на не-
подозираните взаимовръзки, които се крият зад измамно видимото. Това 
е литература, която открива чрез „психологията на нервите“ пътя към 
т. нар. в европейското литературознание „виенски импресионизъм“: се
тивният свят не е вече предмет на описание, а въздействащ върху нервите 
инструментариум, който създава нови усещания (или казано с езика на 
епохата — „нови сензации“), нови наслади. Важна роля в подобно разби-
ране за литературното творчество играят символистичното обновяване на 
лириката и разбирането за модерна психология, които виенските автори 
възприемат (или казано с критическия език на епохата „импортират“) от 
Париж. 

Преди да преминем към конкретиката за това, как духът42 на Ви-
енската модерност се отразява в ранното творчество на Траянов, нека на-
кратко отбележим самия механизъм на усвояване, както го описва Тра-
янов. В преписката с Кирил Христов на няколко места те дискутират този 
механизъм под знака на възможните влияния. Младият поет обяснява: 
„Richard Dehmel е моят идеал за лирик. Но нито една картина, нито един 
израз не съм взел от него. В творенията на Демеля предсетих смътния из-
раз на безформения си копнеж, но и при очевидна „общност“ – детайлната 
постройка е различна, а в някои случаи – противоположна. Пътят, начер-

41 Ето два из множеството примери за това какво е можел да прочете Траянов във ви-
енската преса от онова време: „Шницлер, Бар, Хофманстал са главните представители на 
млада Виена. Към тях могат да се причислят още двама приятели – Феликс Салтен и Ри-
хард Бер-Хофман“ (Neue Freiee Presse, 05.02.1905, с. 34). Или на 5.11.1905 в „Ноес винер 
журнал“, с. 3: „Шницлер като първия, най-великия на модерните. Измежду австрийските 
[автори] той трябва да бъде наречен най-значимия…“; „най-мощната клика“ на „господина 
от Родаун“ (има се предвид Хуго фон Хофманстал) и т. н.

42 Терминът се използва в смисъла, предаващ му Пол Валери в „La liberte de l’esprit“ 
(VALERI, P. Regards sur le monde actuel. Œuvres, t. 2. Paris: Gallimard, 1960, р. 1081).



125

тан във „Venus primitivа“, не е общ, а е успореден с неговия; непосилната 
неравномерна стъпка на младия търси унисон с тая на превъзмогналия 
майстор…“43 Още по-конкретен е той в едно непубликувано досега писмо: 
„Чуй бе човек, пиши ми тия места от моите стихове, които мислиш, че са 
повлияни, в доста лоша смисъл, от други поети, за да ги махна от сбир-
ката. Аз прегледах целия George  и „Избраните“ на Демеля, но нищо не 
намерих компрометиращо“.44 Тоест във всичко, което чете от Уайлд, Бод-
лер, Ницше, Демел, Георге, Пшибишевски, Балмонт, Брюсов,  Дьорман, 
Хартлебен, Шницлер, Хуго фон Хофманстал (споменавам само имената, 
които са доказуеми чрез документални свидетелства) и т. н., той открива 
„нервни дразнители“, „нови сензации“ спрямо „смътния израз“ на своя 
„безформен копнеж“, а им придава поетически образ в своя стил и техни-
ка, която приема като модерна. Най-отличителната черта на тази поетиче-
ска техника е споменатата по-горе като „извъртане на стила“.45

И ако първите рецептивни оценки свързват дебюта на Траянов пре
димно с общото разбиране за модерност на епохата, то в две рецензии от 
ноември 1911 за „Регина мортуа“ и от февруари 1912 за „Химни и бала-
ди“ Ботьо Савов очертава профила на Траяновата поезия като съзвучен с 
културата на Виенската модерност, без да прави преки сравнения с нея. 
Според автора „второто негово раждане на земята – раждането на душа-
та“ се осъществява, като „през едно бездомничество във великосветската 

43 Писмо от 30.01.1906 (курс. мой, М. В.). Цит. по: ВЕЛИКОВ, Ст. Неизвестни писма на 
Теодор Траянов, с. 126. 

44 БДА ф. 131 к. оп. 1, а.е. 637.
45 Влиятелни литературоведи виждат в това определение на Хофманстал (Hugo von 

Hofmannsthal, Leopold von Andrian. Briefwechsel. Herausgegeben von Walter H. Perl. Frankfurt 
a. M.: Fischer, 1968, S. 25) ключа за рецепцията на френския символизъм в групата „Млада 
Виена“: „„Мания за извъртане на стила“ – това е терминът, с който може да се обобщи рецеп-
тивният синдром на Млада Виена; маниерът – психопатологично – облагороден до мания. 
Нито един стил, откъдето и да бъде той взет, не трябва да бъде в оригинал – правдиво исто-
рически реконструиран, а да се проявява преобразен: стилов маскарад […] Възприемането 
на литературни подбудители се подчинява на тази мания, която прави претенциозното още 
по-претенциозно. От тук трябва да се има предвид и описанието на отношението на виенска-
та декадентска литература към текстовете на френските символисти. Би било значи погрешно 
да се търсят възможно правдиви отражения или наподобявания на образците, напротив, тряб-
ва да се знае, че те ще ни присрещнат в съвсем други инсценировки“ (SCHMIT-DENGLER, V. 
Französischer Symbolismus und Wiener Dekadanz. – In: From Vormärz to Fin de Siècle. Essays in 
Nineteenth Century Austrian Literature. London: Lochee Publications LTD, 1986, p. 74.). 

Очевидно младият Траянов е уловил тази „стилова мания“ на поетическата изисканост по 
виенски (естетизъм), с която и от най-познати срички може да се създаде нова музика, а об-
разците да са послужили само като подтик към новата словесна оркестрация. Именно затова 
българските критици твърдят: „В стихотворенията на Траянов няма нито обикновени ходящи 
чувства, ни странна реч. Най-болезнените усещания на душата са изказани с език чист, нашен-
ски – като не се гледа, че на много места значението на думата се мени, добива нов смисъл и се 
опазва по тоя път единството на чувствата и езика, с който е предаден странният живот на ран-
но застрадалата душа“ (КЬОРЧЕВ, Д. За един поет. – Слънчоглед, 1909, № 2, с. 25).



126

столица Виена той намира себе си“46. За да се яви в България като „адепт 
на ултрамодернизма в художеството“ „чрез едно модерно варварство“47:

Т. В. Траянов в своята поезия възсъздава живота и пътищата на душата, 
нейните тайнствени пробуждания […], нейният внезапен вик пред трагич-
ния вечен дисонанс на битието – кошмарния ужас в безкрайната мистерия“. 
И понеже „тези безплътни тежнения на душата не могат да се проявят във 
временното битие, преди творческата фантазия да ги облече в индивиду-
ални краски и звукове48, образи от емпиричната действителност […] тези 
елементи, които изграждат художествената постройка, не са обединени от 
външна логика, а от чувствена, асоциативна закономерност“.49 

Затова именно „животът на подсъзнателното битие“50 бива изо-
бразяван като:

и мъртвите образи на природата са наситени с тайнствената мистерия на 
душата и са превърнати в символи на нейното битие: космичното винаги 
е изразено чрез прачовешкото [к. м., М. В.] […] Тогава самотната душа 
поселва външния свят със сенките на своя живот […] Тъй из крайния 
индивидуализъм се ражда пантеизма в поезията на Траянов […] Природата 
става мълчалив храм, където се извършват велики тайнства.51

Според Савов темата за смъртта у Траянов в поетическите си връзки с 
„най-силния страж на живота – първичният инстинкт, половата страст“52 
поражда поетическа образност, свързана както с еротичния демонизъм53, така 

46 САВОВ, Б. Regina mortua. – Наш живот, 1911, № 1, с. 53. (Курс. мой, М. В.)
47 Пак там, с. 53 и 54.
48 Без да използва термини като „импресионизъм“ и „експресионизъм“, критикът оче-

видно тълкува поетичното творчество на Траянов като експрeсионистично.
49 САВОВ, Б.  Regina mortua. – Наш живот, 1911, № 1, с. 55 и сл.
50 За пръв път това отбелязва в българската литературна наука Иван Младенов в своята 

дисертация върху мястото на Траянов в развитието на българския символизъм от 1983 г.: 
„аз-ът на личността потъва надолу в предличностни слоеве към колективното несъзнато на 
племенното минало (неслучайно взимоотношенията личност – общество в един архаичен 
план, като отношения между индивида и рода, са най-същностната, никога ненапускана 
тема на Траянов). За пръв път при Траянов действителността се деструктурира съзнателно 
и после се „пренарежда“ по законите на поетическото мислене“ (с. 53).

51 САВОВ, Б. Regina mortua. – Наш живот, 1911, № 1, с. 58;  САВОВ, Б. По пътя на 
съдбата. – Наш живот, 1912, № 3-4, с. 180.

52 САВОВ, Б. По пътя на съдбата, с. 180. Без да се направи пряка връзка с Фройд и 
психоанализата, подобен тематичен комплекс за българската литература от онова време е невъзможен.

53 Хорст Фриц определя демонизирането на еротичното като характерна черта на културата 
на Fin de sieclè. Един абзац от негова статия по темата би могъл да опише и поетическия модела 
на Траянов: „Любимата стои в основата като средство за съучастие в целостта на света. Кон-
кретната реалност се разтваря в опияненото изпълване на една космическата тоталност, което би 
трябвало да подобава на нещо крайно и безпричинно […] Целта е постоянно нещо необхватно, 
тотално, общо, в което индивидът да се разтвори. Съответствия могат лесно да се открият в 
изобразителното изкуство. Те ни посрещат в широко разпространения мотив на вълната и тан-
ца като в картините на Щук, Хофман и Фидус, чиято графична основна схема съдържа винаги 



127

и с Дионисовото54 разбиране за смъртта като опиянение и прераждане. 
Тези рецептивни свидетелства на епохата ясно очертават образа на 

поетическия културен посредник Траянов, който в средата на Виенската 
модерност с цялата нейна хетерогенност, без да подражава на определен 
автор или на модите на деня, синтезира от основни нейни характеристики 
един нов за българската литература поетически модел55. Подобно начина-
ние е типологично близко до практиките на авторите от групата „Млада 
Виена“. Но в никакво измерение не притежава например епигонски ха
рактер като модната лирика на Дьорман спрямо Бодлеровата. Синтезът на 
Траянов е напълно съзнателен и насочен към обновяване на българската 
поезия чрез преодоляване на нейните миметични практики. 

Съзнанието за „начертан път“ заедно с убеждението: „Ела при мене 
у Виена […] ще престоим 2 седмици, които ще имат влияние върху нашата 
литература 2 десетилетия!“56, недвусмислено потвърждават съзнатата по-
средническа роля на новатор, която Траянов приема с решението да стане 
признат играч на българското литературно поле. 

Проблемът с установяването на конкретни присъствия на литера-
турата на Виенската модерност в ранната поезия на Траянов произтича 
от особеностите на тази култура  като тип и съответното ѝ проявление 

тенденцията да включи чрез растителна и вълнообразна орнаментика индивидуалното човешко 
проявление в живия ритъм на нещо по-голямо, често допълнено от сценографията на един 
пролетно-първоначален свят. Най-очевидният пример е силното предпочитание към мотива за 
целувката […] Проблематиката, която издават подобни изображения, в областта на литературата 
е най-очебийна в творчеството на Рихард Демел“ (FRIZ, H. Die Dämonisierung des Erotischen in 
der Literatur des Fin de Siècle. – In:. Fin de Siècle. Zur Literatur der Jahrhundertwende. R. Bauer u.a. 
(Hg.). Frankfurt am Main: Klostermann, 1977, S. 451f). За мотивите „вълна“ и „целувка“ у Траянов, 
както и за отношението му към Демел вж.: UDOLPH, L. Teodor Trajanov. Die Entwicklung seiner 
Lyrik 1904 bis 1941. Köln, Weimer, Wien: Böhlau, 1993; DAKOVA, B. Der unanthologische Trajanov. 
Die getilgte Dekadenz. Über die Verwandlungen der poetischen Sprache. Hamburg: Dr. Kovač, 2009.

54 Ботьо Савов го нарича „Пан“. Мотивът за дионисиевото опиянение е характерен за 
Виенската модерност – в дълбочина е развит от Хуго фон Хофманстал.

55 Този модел теоретично е описан от Херман Бар. В „Преодоляването на натурализма“ 
(1891) обратът към модерността се основава на идеята, че трябва нов „метод, който обективира 
вътрешното състояние на душата, метод, който да покаже събитията в душите, а не да съоб-
щава за тях“ (BAHR, H. Die Überwindung des Naturalismus. Dresden: E. Pierson, 1891, S. 111). А 
ето как самият Бар вижда този метод, осъществен в литературата от кръга на „Млада Виена“: 
„При Шницлеровия „Аз“. Той би могъл да каже за разлика от Хофманстал „Ние можем да се 
открием вътре, отвътре се появяваме ние“. Защото неговият „Аз“ е концентриран навътре. 
Напълно обърнат към тъмата, към пропастите, които се прикриват зад съзнатото, там, където 
не живее и не властва съвестта, отговорността. Той е подводничар на душата, смущава я и я 
разплита…“ (ZUCKERKANDL. B. Österreich intim. Erinnerungen 1892–1942. Wien, München: 
Amalthea, 1981, S. 79). Както вече посочих по-горе, тъкмо това е методът, с който Траянов 
създава своята ранна поезия. При това няма свидетелства студентът Траянов да е чел теоретич-
ните трудове на Херман Бар, но че творчеството на Шницлер му е познато е безспорно. 

56 Писмо до Петко Росен от 21 март 1907 (цит. по: ПАМУКОВ, Ст. Сто неизвестни 
писма.  Пловдив: Хр. Г. Данов, 1981, с. 142).



128

в литературата. Причината се корени в силно трансферния характер на 
творчеството на авторите от кръга „Млада Виена“, чийто естетизъм е ори-
ентиран към възприемане и обработка не само, но предимно на френския 
декаданс57. Самото творчество на авторите от декадентския, импресио-
нистичния период на Виенската модерност би трябвало да се разглежда 
като родено в трансферен процес и в наблюденията върху процесуалния 
му характер да се откроят съдържания, които участниците в процеса схва-
щат като специфични за себе си, а наблюдателите – като специфични за 
време-пространствения континуум на явлението. 

Въз основа на подобно методологическо разбиране ще се опитам 
да опиша в най-общи линии какво бихме могли да разбираме под възпри-
емане духа на Виенската модерност при Теодор Траянов. 

Той идва във Виена, когато процесът на изграждане на новата ви-
енска литература на модерността е приключил. Тоест не може да наблю-
дава, осъзнава, прониква в процеса, а само да възприема неговия готов 
вече продукт. В същото време в публичното съзнание на виенчани след 
1900 г. съвременното модерно е видимо много повече в изобразителното 
изкуство и театъра, музиката, архитектурата, художествените занаяти и 
скулптурата, отколкото в литературата58. Тоест все културни проявления, 
които са, така да се каже, предимно пред очите на възприемателя и задават 
общия тон на виенския модерен дух. Белег на подобна културна ситуация, 
са и много разпространените по онова време пощенски картички с изо-
бражения. В кореспонденцията на Траянов с Кирил Христов и Владимир 
Василев откриваме доказателства за подвластност на тази мода. Силните 
позитивни впечатления от архитектурата на модерна Виена (подобни са те 
и у д-р Кръстев, и у П. К. Яворов) проличават при избора на картичките – изобра-
жения на Музикферайн, на сградата на сдружението „Сецесион“, на Фотивкирхе, 
на Императорския музей, на Карлскирхе и др. Емоционалното състояние 
на изпращача не е видимо само в текстовете (напр. „Аз ми гърми глава-
та“), а и в подбора на изображения – например това на една художествена 
пластика „Утро“ (фиг. 3). На картичката с изображение на залата на „Се-
цесиона“, която той изпраща на Владимир Василев през 1904 г., е изпи-
сан следният текст: „Жалко, че в това здание няма никой път да оценят 
колко „велик“ е подвигът на вашия кръжок“59 (фиг. 4). С този свой жест 
Траянов обвързва оценъчно един от най-публичните символи на Виенска-
та модерност с дейността на кръга „Мисъл“. Интересът към картичките 

57 Срв.: MITERBAUER, H. Dynamik-Netzwerkt-Macht. Kulturelle Transfers „am 
besonderen Beispiel“ der Wiener Moderne. – In: H. MITERBAUER, K. SCHERKE 
(Hrsg.). Ent-grenzte Räume. Wien: PassagenVerlag, 2005, S. 118–126.

58 WUNBERG, G. Die Wiener Moderne. Literatur, Kunst und Musik zwischen 1890 
und 1910. Stuttgart: Reclam, 1981, р. 63.

59 ЦДА, ф. 373к оп. 1, а е. 211.



129

отваря още една перспектива към ранното негово творчество. В първата 
му публикация в „Българска сбирка“ „Песни от Тодор Траянов“ срещаме 
стиховете „Mignon, Mignon сърце шептеше / не си невеста, а мъртвец“.60 
На това място бихме могли да търсим по-дълбока интертекстуална връзка 
с творчеството на Гьоте, но по-скоро трябва да насочим поглед другаде. На 
първо място изписването на името на латиница за една публика, която не 
познава добре Гьотевото творчество, не ще да е интертекстуален сигнал, а 
по-скоро търсене на енигматичност61. Образът навярно идва от една серия 
пощенски картички, много разпространена между 1902 и 1907, със сним-
ки на актрисата Reta Walter като Миньон62 (фиг. 5). 

Към визуалните контакти с Виенската модерност би трябвало да 
добавим и възможните Траянови посещения на изложбите в „Сецесион“, 
още повече, че те са шумно отразявани в пресата. За отправна улика би 
могло да ни послужи началото на Траяновата критическа статия върху 
„Интермецо“ [Zwischenspiel] на Артур Шницлер. В самото есеистично 
начало авторът,  като подчертава изрично „според мене“, предлага един 
бъдещ паметник на Шницлер да включва „една мечтателна женска фигу-
ра, в чиито замъглени контури да се възяви цялата дишаща загадъчност 
на Тургеневата Ирина, а изработката да се възложи на Макс Клингер“63. 
Споменаването на Клингер64 може да се разглежда и във връзка с мотивите 
„Бетовен“ и „Саломе“ от поетическото творчество на младия критик, като 
се възприема като отглас от четиринайсетата изложба на „Виенския Се-
цесион“ (от 15 април до 15 юни1902), в чийто център е била скулптурата 
на Клингер „Бетовен“65 (фиг. 6), а на стените в залата е изработен фризът, 

60 Песни от Тодор Траянов. – Българска сбирка, XI, 1904, № 8, с. 547.
61 „Много характерно за Траянов е търсенето на енигматичността като ефект“ (МЛА-

ДЕНОВ, Ив. Теодор Траянов в рзвитието на българския символизъм. София: АИ „Проф. 
Марин Дринов“, 1997, с. 37).

62 Този Гьотев мотив е повод за неизброимо количество подобни картички. Вж. повече 
за тези и други картички с мотива в Портал „Времето на Гьоте“: http://www.goethezeitportal.
de/wissen/illustrationen/johann-wolfgang-von-goethe/mignon-illustrationen/goethe-motive-auf-
postkarten-reta-walter-als-mignon.html.

63 Т. Траянов. Zwieschenspiel (sic!). – Художник, II, 1906–1907, № 1, с. 24.
64 Макс Клингер (1857–1920) е немски скулптор, художник и график, който е и член-ко-

респондент на „Виенския сецесион“. Приживе е световна знаменитост.
65 Скулптурата на Бетовен от Клингер е определяна често като „героизираща Бетовен“, 

защото той е изобразен като олимпийски бог (гол, заметнат с хитон и с антични сандали), 
със свити в юмруци ръце и със строг, но решителен, енергичен израз на лицето; в нозете 
му е символът на римското върховно божество Юпитер – орел. На трона са изобразени 
алегорично страданията на човечеството и преодоляването им в любовта и красотата. В 
своя „Бетховен“ от „Regina Mortua“ Траянов използва мото от Адлер (нем. ‘орел’): „Ти 
напояваш с цветя пустинята на душата“. (Точният цитат е: „И напояваш с цъфтящи цветя 
пустинята на душата“ – от „Бетовен. Девета симфония, четвърта част“ на Фридрих Адлер: 
BENZMANN, H. Moderne deutsche Lyrik. Leipzig: Reclam, 1904, S. 80; ADLER, Fr. Neue Ge-
dichte. Leipzig: Georg Heinrich Meyer, 1899, S. 43.) В първата публикация в „Художник“ (№ 
19-20, с. 15) мотото липсва.



130

посветен на Бетховен, от Густав Климт. Траяновото стихотворение за му-
зикалния гений е отглас на цялостната тогавашна мода по Бетховен, но 
освен развитието на образа от мотото, демонстрира малка близост с Фри-
дрих-Адлеровото стихотворение само в последните два стиха: „Творец 
съм аз – създател и палач / из съсипните превъзмогнал бог!“ (при Адлер: 
„живее в мен / силата да творя, която ме прави равен на бог“). В много 
по-голяма степен стиховете на Траянов са израз на тази титанична реши-
телност, която внушава Клингеровата скулптура.

Също така свързано с погледа е и посещаването на театрите във 
Виена. Поради практиката на вечерна каса да се продават много евтини 
правостоящи места, достъпът до театралните зали е демократичен и евтин. 
И тъй като институцията театър е от решаващо значение за налагането на 
литературните имена във Виена, всеки един от модерните литератори се 
стреми да пише за виенските сцени. От авторите на „Млада Виена“ един-
ствено Хофманстал е поставян премиерно предимно в Берлин, Бар, Шниц-
лер, Бер-Хофман владеят виенските сцени. Не само по тази причина (при-
мерно в рецензиите си върху гастрола на Хауптмановата „Елга“ във Виена 
през май 1905 г. Траянов описва движения на сцената) можем да предпо-
лагаме с голяма достоверност, че Траянов е посещавал някои постановки – 
поне тези, за които е писал критически отзиви в българската преса. Ще 
се спра само на един случай, който е много показателен – премиерата на 
Шницлеровата комедия „Интермецо“ в Бургтеатър на 12 октомври 1905 
г. Театралната критика е раздвоена – близките до модерните литератори 
възхваляват постановката като фина и духовита, експериментална, но не 
за всяка една публика и т. н. По-консервативните, като отбелязват кол-
ко значим и доказано голям автор е Шницлер, обявяват постановката за 
провал – отрицателен експеримент, който затруднява публиката; вицове от 
кафенето; неуспешна, слаба, бедна комедия и т. н.

В отзива на Траянов откриваме поне три елемента, които са важни 
за тезата на настоящото изложение – познаване на някои критически ста-
тии от виенската преса, прилагане на „извъртането на стила“ и оценка в 
духа на възприетото от младия литератор разбиране за модерна култура.

Налице са достатъчно сигнали в текста, че Траянов е чел кри-
тическия отзив на Макс Граф в съботния брой от 14.10.1905 на „Ноес 
винер журнал“: „се наслаждава на пикантната певица“ (Граф) – „задиря 
една пикантна графиня“ (Траянов); „онази любовна нощ беше интерме-
цо“ (Граф) – „и тая блажена последна нощ е Zwischenspiel [интермецо]“; 
„не иска вече да е само другар, а духовен приятел на своята съпруга, от 
съпруга той се превръща в любовник“ (Граф) – „не иска вече да е другар, 
съпруг, а неин любовник“ (Траянов). 

В тази връзка и в сравнение с други текстове ясно се вижда и „пре-
увеличаването, извъртането на стила“. В няколко от рецензиите се под-



131

чертава, че капелмайстор Амадеус и неговата съпруга, певицата Сесил, 
са хора на изкуството, че са „изключителни хора [Ausnahmsmenschen]“ 
(Винер цайтунг от 14.10.1905, с. 31), дори са „двойка свръхчовеци“ (Фа-
терланд, 13.10.1905, с. 6). При Траянов те са „екцепционални натури“ 
(от немското exceptional със значение ‘изключителност’ е англицизъм, 
заместващ немското „Ausnahms-“; за „аромати“ се говори в например в 
статията от „Винер зон- и монтагсцайтунг“ (16.10.1904, с. 1). При Тра-
янов метафората е развита така: „усеща действието на тежък мерис [sic] 
от тропически цветове и аромати, с които са били намазани пръстите 
на автора“. А изрази като „Amadeus Adam в един безвъзвратен момент 
на своето нервно напрежение компонира финала на едно интермецо 
(Zwischenspiel), чиято хубост се движи по душевната обиколка на него-
вата Cäcilie. Самата тя е регистърът на това Capriccio…“, която предава 
съдържателната единица, че в началото на пиесата Амадеус Адам ком-
позира едно интермецо, като мисли за гласа на своята съпруга Сесилия.

Като оценява самия Шницлер като автор в първата част от своя 
отзив, Траянов изрежда:

…той е хипермодерен в това отношение [певец на любовта, б. м., М. В.]… 
изкуството централизира в непонятната натура на жената;  при него из-
куството е периферията на сенсуалния живот; от крайното диференцира-
не на елементите той е душевен еротик… Стремлението на Шницлера е 
беззаветното съвместие на диференцираното познание в една възмечтана 
културна синтеза — разюздаността на плътта и душевния ентусиазъм, 
разрешени в едно висше единство. Това [е] стремление към възбленува-
ното непостижимо… Пророческият жест на Ибсена е чужд за истинския 
артист, за модерния художник: не позитивен или отрицателен алтруизъм, 
а сатанисткото скрито удоволствие при вида на непонятната мъка, която 
обзема читателя или зрителя при доелементното разчленяване, е яркоос-
ветеният релеф на модерния писател.66

Ключовите думи за тези твърдения са типично модерни по виен-
ски: хипермодерен; изкуство, свързано със сетивата; тайнствената при-
рода на жената; търсен културен синтез по дионисиевски в съчетанието 
на плътска еротика и стремеж към непостижимото, който преодолява 
научното познание; преодоляване на натурализма – вместо Ибсеновите 
морални послания, скритото удоволствие на модерния артист пред непо-
нятното за редовия, масовия възприемател; ново аналитично изкуство и 
т. н. Тези непознати за българската култура от епохата определения (към 
които Траянов се стреми и в поетическата си практика) рецензията она-
гледява чрез следния текст:

Когато пред зрителя се меняват сцените на Шницлеровото произведение, 
струва му се, че някой го гъделичка полечка, приятно, но по-после веч 

66 Т. Траянов. Zwieschenspiel. – Художник, II, 1906–1907, № 1, с. 24–26. 



132

усеща действието на тежък мирис от тропически цветове и аромати, с 
които са били намазани пръстите на автора. За успеха… е нужен един 
актьор като Kainz от Burgtheater…, за да се прокара ясно логическа нишка 
между противоречията и споровете при действащите главни две натури. 

Според логиката на този текст изкуството е разтворено в умението 
да въведеш възприемателя в усещания, като композираш умело (прокарва 
ясна логическа нишка) противоречия и спорове, а не да изправиш разума 
и съзнанието му пред проблеми и възможни техни решения. Сиреч хипер-
модерен е авторът, който диференцира обекта на поетическо претворяване 
(разчленява го до сетивни елементи) и композира от неочаквани (противо-
речиви, нелогични) елементи усещане за него, което се гради отвъд поняти-
ята. Подобна технология на модерното писане се свързва с мотивите за ис-
тинността и тайнствеността (по-точно с „нямата“, т. е. с безгласната тайна). 
Модерният културен продукт не дава указания на публиката, а и предлага 
не особено ясното преживяване едновременно на раздразнение и на преду-
гаждано удоволствие пред неразбираемото: „Зрителят е напрегнат. Вижда 
тъкмо противното на онуй, което мисли, че е предусетил в извивките на ди-
алога […] Обикновеният зрител филистер е ядосан, че не може да види, не 
може да се наслади напълно, а предугажда цялото блаженство, което крие 
поднесената полуразцъфнала хубост“67. 

Тази очевидна концептуалност като матрица на отзива на Траянов 
е провокирана от виенските критически статии, но в тях липсва такъв език 
и подобна концепция. Всички те се занимават със сложността на отноше-
нията между психологическите, етическите и езиковите измерения на про-
блема любов–семейство–изкуство, като подчертават (дори предлагат други 
развития на сюжета) неочакваните от публиката обрати, които я объркват и 
изправят пред трудното решение да оцени комедията в цялост. 

Траянов е отишъл още по-далече. Той пише: „На едно място в ко-
медията се казва приблизително: ние, творящите художници, имаме наши 
собствени мисли, но формата, в която ги представляваме, стои още отна-
чало нездраво у нас, в повечето случаи идеята завива съвсем не натам, на 
гдето бе първият импулс. Тие думи, цитирани от всички критици…“68. В 
познатите ми около десет основни виенски критически оценки нито един 
критик не е отбелязал подобно нещо. Очевидно българският критик из-
ползва символния капитал на виенската критика, за да обясни самия себе 
си като част от едно схващане за изкуството, което е непознато в Бълга-
рия, което е модерно и широко възприето във Виена.

Нови основания в подкрепа на гореизложената теза откриваме и в 
някои невземани досега под внимание източници.69 

67 Пак там, с. 26.
68 Пак там, с. 25. (Курс. мой, М. В.) 
69 Повече за тях вж. в: ВЛАШКИ, М. Рефлексии на Виенската модерност в българската 



133

И не на последно място трябва да стане дума за едно открито на 
страниците пак на „Българска сбирка“, непознато досега произведение 
на Траянов – поемата „Ариадна“. Не ми е известно до днес изследовател 
на Траяновото творчество да е взимал под внимание нейните стихове в 
цялост. В полезрението им са попадали техни редакции – по-голямата 
част са вплетени в „Regina martyrum“ от трета част на „Химни и балади“ 
(1912) „Молитви“, а поантата, т. е. единайсета част на „Ариадна“, с про-
мени се е превърнала в отделното стихотворение „Хармония“ от частта 
„Химни и балади“ на едноименната стихосбирка. Но целостта на състо-
ящото се от единайсет части, всяка от които съдържа по две осемстишия 
или всичко 176 стиха, както и самото заглавие са били загубени за изсле-
дователите. А точно в този пример става ясно колко верни са думите на 
Бенароя за ролята на „културните влияния и отделните преживявания, от 
които са се откъртили песните“.70

Направените дотук наблюдения върху престоя на Теодор Траянов във Ви-
ена между 1901 и 1912 г. бяха насочени предимно към отговора на въпроса за но-
востта, която той внася в българската литература благодарение на този престой. 
Но те не изчерпват цялата палитра от проблеми, свързани с този престой. Като 
посредник между българската и австрийската литература на модерността Тра-
янов работи и в посока от България към Виена. По този път една негова сценична 
творба се вписва в процесите и събитията на самата Виенска модерност. Как е 
стигнал до тази своя посредническа роля, е трудно да се установи днес. Но по по-
вод премиерата на пантомимата „Младия крал“ по либрето на Траянов и музика 
на Димитър Караджов във Фолксопер Виена на 4 април 1914 г.71 фейлетонистът 
на „Нойес винер журнал“ представя пристигналия във Виена през 1901 г. млад 
българин така: „Създателят на текста Теодор Траянов е водачът на българските 
модернисти…“ (Neues Wiener Journal, 04.04.1914, p. 11). Което ще рече, че за око-
ло десетгодишна творческа дейност младият български студент по архитектура 
във Виенската политехника е извървял пътя до категоричното си налагане в бъл-
гарското литературно поле, а и в историята на българската литература – станал е, 
при това водещ, „български писател“. В този път са го водили желанието и воля-
та, но и духът на Виенската модерност, който го е превърнал в „дете на Виена“. 

литература от края на XIX и началото на XX век. Пловдив: Хермес, 2018; VLASHKI, M. 
Teodor Trajanov als Vermittler zwischen der Wiener und der bulgarischen Moderne. – In: Zeit-
schrift für Slawistik, 2020, Bd. 65, Nr. 3, S. 382–440.

70 Текстът на произведението, както и коментарите към него могат да се прочетат в: 
ВЛАШКИ, М. Нишката на Ариадна между Виена и София. – Страница, XXIII, 2021/2022, 
№ 4/1, с. 311–322. 

71 Траянов е единственият български автор от изследвания период, който съумява да 
впише своя творба в процесите на Виенската модерност. При това не наподобявайки чужд 
литературен модел, а в своя типичен поетически стил на ранните години, като прекодира 
образността на Уайлдовата приказка „Младия крал“ в български християнски и фолклор-
но-баладичен ключ. Либретото и коментарите към него могат да бъдат прочетени в: ВЛАШ-
КИ, М. Теодор Траянов. „Младият крал“. – Страница, XXII, 2021, № 1, с. 138–160.



134

ЛИТЕРАТУРА
АЛЕКСАНДРОВА, Н. Персоналистични идеи за личността у Теодор 

Траянов. – В: Теодор Траянов. Нови изследвания. Съст. С. Илиев, Здр. Петров, 
Хр. Йорданов. София: Издателство на БАН, 1987, с. 59–64. [ALEKSANDROVA, 
N. Personalistichni idei za lichnostta u Teodor Trayanov. – V: Teodor Trayanov. Novi 
izsledvaniya. Sast. S. Iliev, Zdr. Petrov, Hr. Yordanov. Sofia: Izdatelstvo na BAN, 1987, 
s. 59–64.]

БЕНАРОЯ, М. Теодор Траянов и неговият мир. София: Задруга Хиперион, 
1926. [BENAROYA, M. Teodor Trayanov i negoviyat mir. Sofia: Zadruga Hiperion, 
1926.]

БЕНБАСАТ, А. Щастливата критическа съдба на поета. – В: Теодор 
Траянов. Нови изследвания. Съст. С. Илиев, Здр. Петров, Хр. Йорданов. София: 
Издателство на БАН, 1987, с. 148–156. [BENBASAT, A. Shtastlivata kriticheska 
sadba na poeta. – V:  Teodor Trayanov. Novi izsledvaniya. Sast. S. Iliev, Zdr. Petrov, Hr. 
Yordanov. Sofia: Izdatelstvo na BAN, 1987, s. 148–156.]

ВЕЛИКОВ, Ст. Неизвестни писма на Теодор Траянов. – Литературна 
мисъл, ХХХІІ, 1988, № 8, с.125–138. [VELIKOV, St. Neizvestni pisma na Teodor 
Trayanov. – Literaturna misal, ХХХІІ, 1988, № 8, s. 125–138.]

ВЕЛИЧКОВ, К. Т. Траянов. Venus primitiva. – [В: К. ВЕЛИЧКОВ]. Пъл-
но събрание на съчиненията на Константин Величков. Т. VIII. Български пи-
сатели. Под редакцията на Ив. Вазова. София: Ст. Атанасов, 1914, с. 221–226. 
[VELICHKOV, K. T. Trayanov. Venus primitiva. – V: (K.VELICHKOV.) Palno 
sabranie na sachineniyata na Konstantin Velichkov. T. VIII. Balgarski pisateli. Pod 
redaktsiyata na Iv. Vazova. Sofia: St. Atanasov, 1914, s. 221–226.]

ВЛАШКИ, М. „Млада Виена“ в млада България. Пловдив: Хермес, 2017. 
[VLASHKI, M. „Mlada Viena“ v mlada Balgariya. Plovdiv: Hermes, 2017.]

ВЛАШКИ, М. Навлизането на Траянов в българската литература. – Стра-
ница, XVIII, 2017, № 2, с. 147–156. [VLASHKI, M. Navlizaneto na Trayanov v 
balgarskata literatura. – Stranitsa, XVIII, 2017, № 2, s. 147–156.]

ВЛАШКИ, М. Рефлексии на Виенската модерност в българската лите-
ратура от края на XIX и началото на XX век. Пловдив: Хермес, 2018. [VLASHKI, 
M. Refleksii na Vienskata modernost v balgarskata literatura ot kraya na XIX i 
nachaloto na XX vek. Plovdiv: Hermes, 2018.]

ВЛАШКИ, М. Теодор Траянов. „Младият крал“. – Страница, XXII, 2021, 
№ 1, с. 138–160. [VLASHKI, M. Teodor Trayanov. „Mladiyat kral“. – Stranitsa, XXII, 
2021, № 1, s. 138–160.]

ВЛАШКИ, М. Нишката на Ариадна между Виена и София. – Страница, 
XXIII, 2021/2022, № 4/1, с. 311–322. [VLASHKI, M. Nishkata na Ariadna mezhdu 
Viena i Sofiya. – Stranitsa, XXIII, 2021/2022, № 4/1, s. 311–322.]

ГЕНAДИЕВ, П. Кратки характеристики и спомени за художниците-съ-
трудници в списанието ми „Художник“. Спомени и факти за създаването и 
разпространението на литературно-художественото списание „Художник“ 
(1905–1909). София: б. и., 2016. [GENADIEV, P. Kratki harakteristiki i spomeni za 
hudozhnitsite-satrudnitsi v spisanieto mi “Hudozhnik”. Spomeni i fakti za sazdavaneto 



135

i razprostranenieto na literturno-hudozhestvenoto spisanie “Hudozhnik” (1905–1909). 
Sofia: b. i., 2016.]

[ГЪЛЪБОВ, К.] – B: Кирил Христов, Димитър Бояджиев, Теодор Траянов 
в спомените на съвременниците си. София: Български писател, 1969, с. 495–528. 
[(GALABOV, K.) – V: Kiril Hristov, Dimitar Boydzhiev, Teodor Trayanov v spomenite 
na savremennitsite si. Sofia: Balgarski pisatel, 1969, s. 495–528.]

ДОНЧЕВ, Н. Теодор Траянов. – В: Н. ДОНЧЕВ. Литературни и мемоа-
рни етюди. Избрани произведения. София: Български писател, 1978, с. 282–292. 
[DONCHEV, N. Teodor Trayano.  – V: N. DONCHEV. Literaturni i memoarni etyudi. 
Izbrani proizvedeniya. Sofia: Balgarski pisatel, 1969, s. 282–292.]

ИЛИЕВ Ст. Теодор Траянов – грядущ и непознат. София: Български 
писател, 1983. [ILIEV, St. Teodor Trayanv – gryadusht i nnepoznnat. Sofia: Balgarski 
pisatel, 1983.]

КЬОРЧЕВ, Д. За един поет. – Слънчоглед, 1909, № 2, с. 23–26. 
[KYORCHEV, D. Za edin poet. – Slanchogled, 1909, № 2, s. 23–26.]

МЛАДЕНОВ, Ив. Теодор Траянов в развитието на българския символи-
зъм. София: Дисертация, 1983. [MLADENOV, Iv. Teodor Trayanov v razvitieto na 
balgarskiya simvolizam. Sofia: Disertatsiya, 1983.]

МЛАДЕНОВ, Ив. Теодор Траянов в рзвитието на българския символизъм. 
София: АИ „Проф. Марин Дринов“, 1997. [ MLADENOV. Iv. Teodor Trayanov v 
razvitieto na balgarskiya simvolizam. Sofia: AI “Prof. Marin Drinov”, 1997.]

МЛАДЕНОВ, Ив. Завръщанията на Траянов. – В: Теодор Траянов и не-
говата епоха. Съст. Ст. Илиев, Ем. Стайчева, Р. Русев. София: ИЦ „Боян Пенев“, 
2008, с. 145–150. [MLADENOV, Iv. Zavrashtaniyata na Trayanov. – V: Teodor 
Trayanov i negovata epoh. Sast. St. Iliev, Em. Staycheva, R. Rusev. Sofia: Boyan Penev, 
2008, s. 145–150.]

ПАМУКОВ, Ст. Сто неизвестни писма.  Пловдив: Хр. Г. Данов, 1981. 
[PAMUKOV, St. Sto neizvestni pisma. Plovdiv: Hr. G. Danov, 1981.]

ПАМУКОВ, Ст. Поглед към неизвестното. Писма, стихотворения, изпо-
веди. Пловдив: Хр. Г. Данов, 1989. [PAMUKOV, St. Pogled kam neizvestnoto. Pisma, 
stihotvoreniya, izpovedi. Plovdiv: Hr. G. Danov, 1989.]

РОСЕН, П. Regina Mortua (Стихосбирка от Теодор Траянов). – В: П. 
РОСЕН. Съчинения в 10 тома. Т. 7. Литературни етюди. Бургас: Божич, 2012, 
с. 138–142. [ROSEN, P. Regina Mortua (Stihosbirka ot Teodor Trayanov). – V: P. 
ROSEN. Sachineniya v 10 toma. T. 7. Literaturni etyudi. Burgas: Bozhich, 2012, s. 
138–142.]

РОСЕН, П. Спомени и размисли. София: Български писател, 1968. 
[ROSEN, P. Spomeni i razmisli. Sofia: Balgarski pisatel, 1968.]

САВОВ, Б. Regina mortua. – Наш живот, ІV, 1911, № 1, с. 53–59. [SAVOV, 
B. Regina mortua. – Nash zhivot, ІV, 1911, № 1, s. 53–59.]

САВОВ, Б. По пътя на съдбата. – Наш живот, 1912, № 3-4, с. 177–189. 
[SAVOV, B. Po patya na sadbata. – Nash zhivot, 1912, № 3-4, s. 177–189.]

[ТРАЯНОВА, Ив. Т.] – B: Кирил Христов, Димитър Бояджиев, Теодор 



136

Траянов в спомените на съвременниците си. София: Български писател, 1969, 
с. 570–574. [(TRAYANOVA, Iv. T.) – V: Kiril Hristov, Dimitar Boydzhiev, Teodor 
Trayanov v spomenite na savremennitsite si. Sofia: Balgarski pisatel, 1969, s. 570–574.]

ЩАЙНКЕ, Кл. Теодор Траянов в немски превод. – В : Теодор Траянов 
и неговата епоха. Съст. Ст. Илиев, Ем. Стайчева, Р. Русев. София: ИЦ „Боян 
Пенев“, 2008, c. 56–63. [STEINKE, Kl. Teodor Trajanov v nemski prevod. – V: Teodor 
Trajanov i negovata epocha. Sast. St. Iliev, Em. Staycheva, R. Rusev. Sofia: Boyan 
Penev, 2008,  s. 56–63.]

BAHR, H. Die Überwindung des Naturalismus. Dresden: E. Pierson, 1891.
BENZMANN, H. Moderne deutsche Lyrik. Leipzig: Reclam, 1904. 
DAKOVA, B. Der unanthologische Trajanov. Die getilgte Dekadenz. Über die 

Verwandlungen der poetischen Sprache. Hamburg: Dr. Kovač, 2009.
FRIZ, H. Die Dämonisierung des Erotischen in der Literatur des Fin de 

Siècle. – In: R. BAUER u.a. (Hg.). Fin de Siècle. Zur Literatur der Jahrhundertwende. 
Frankfurt am Main: Klostermann, 1977, S. 442–465.

GEOTHEZEITPORTAL: http://www.goethezeitportal.de/wissen/illustrationen/
johann-wolfgang-von-goethe/mignon-illustrationen/goethe-motive-auf-postkarten-reta-
walter-als-mignon.html (seen. 29.11.2022).

MITERBAUER, H. Dynamik-Netzwerkt-Macht. Kulturelle Transfers „am 
besonderen Beispiel“ der Wiener Moderne. – In: H. MITERBAUER, K. SCHERKE 
(Hrsg.). Ent-grenzte Räume. Wien: PassagenVerlag, 2005, S. 109–130.

SCHMIT-DENGLER, V. Französischer Symbolismus und Wiener Dekadanz. – 
In: WARD, M. G. (еd.): From Vormärz to Fin de Siècle. Essays in Nineteenth Century 
Austrian Literature. London: Lochee Publications LTD, 1986, pp. 73–89.

SELESTINI, F., MITERBAUER, Н. (Hrsg.). Ver-rückte Kulturen. Zur Dynamik 
kultureller Transfer. 2. Aufl. Tübungen: Stauffenburg, 2003.

STAJCHEVA, Е. Teodor Trajanov und die deutschsprachige Lyrik. Dissertation 
zur Erlagung des wissenschaftlichen Grades Doktor der Wissenschaften. Sofia, 1999.

STEINKE, K. Teodor Trajanov – Dichter zwischen zwei Kulturen. – In: 
R. LAUER (Hg.). Die Moderne in den Literaturen Südosteuropas. München: 
Südosteuropa-Gesellschaft, 1991, S. 115–122.

UDOLPH, L. Teodor Trajanov. Die Entwicklung seiner Lyrik 1904 bis 1941. 
Köln, Weimer, Wien: Böhlau, 1993.

VALERI, P. La liberte de l’esprit. – In: P. VALERI. Regards sur le monde 
actuel. Œuvres. T. 2. Paris: Gallimard, 1960, pp. 1077–1106.

VLASHKI, M. Der Weg Trajanovs zu seinem „Pantheon“. Unvermeidliche 
biographische Notizen. – In: DAKOVA, B., SCHMIDT, H., TIHANOV, G., UDOLPH, 
L. (Hrsg.). Die bulgarische Literatur der Moderne im europäischen Kontext. Zwischen 
Emanzipation und Selbststigmatisierung. Berlin: Otto Sagner, 2013, S. 235–254. 

VLASHKI, M. Teodor Trajanov als Vermittler zwischen der Wiener und der 
bulgarischen Moderne. – Zeitschrift für Slawistik, 2020, Bd. 65, Nr. 3, S. 382–440.



137

WILDGANS, A. Ein Leben in Briefen. Bd. 1–3. Wien: Frick Verlag, 1947.
WILDGANS, L. Der gemeinsame Weg, Salzburg&Stuttgart: Das Bergland-

Buch, 1960.
WUNBERG, G. Die Wiener Moderne. Literatur, Kunst und Musik zwischen 

1890 und 1910. Stuttgart: Reclam, 1981.
ZUCKERKANDL. B. Österreich intim. Erinnerungen 1892–1942. Wien, 

München: Amalthea. 1981.

THEODOR TRAYANOV IN VIENNA. THE BEGINNING OF A NEW BULGARI-
AN POETRY

Abstract. The article describes the early creative period of Teodor 
Trayanov, which took place as a transfer process between Vienna and So-
fia. On the basis of texts and archival materials unknown to the research-
ers, the period is reconstructed and evidence is provided for the novelty 
of early Trajanov’s poetry as subject to the spirit of Viennese modernism. 
Keywords: Teodor Trayanov, biography, Viennese modernity

Mladen Vlashki, Assoc. Prof., Dr.
ORCID iD 0000-0003-4666-3320
Web of Science Researcher ID: C-4339-2018
Plovdiv University “Paisii Hilendarski”, Faculty of Philology, Department History of 
Literature and Comparative Literature
24 Tsar Assen Str., 4000 Plovdiv, Bulgaria
E-mail: mvlashki@hotmail.com



138

ПРИЛОЖЕНИЯ

Фиг. 1. План на четвърти район във Виена от времето, когато Траянов живее там



139

Фиг. 2. Снимка на Хелене Петерс и 
Теодор Траянов, отпечатана като по-
щенска картичка. На гърба ѝ е едно от 
писмата на Траянов до К. Христов с 
щемпел 18.06.1912 Zehlendorf  (БДА, 
ф. 131 к. оп. 1, а.е. 637, л. 17)

Фиг. 3 Пощенска картичка „Утро“, из-
пратена до Вл. Василев от Траянов в 
началото на 1906 г. (БДА,  ф. 373 к. оп. 
1, а.е. 211,  л. 4)



140

Фиг. 4  Пощенска картичка със сгра-
дата на „Сецесион“, изпратена от 
Траянов до Вл. Василев през 1904 г.  
(БДА, ф. 373 к. оп. 1, а.е. 211)

Фиг. 5. Пощенска картичка от серията 
„Mignon“ с  Рета Валтер



141

Фиг. 6. Макс Клингер. Бетовен (1902)



142

Пламен Антов, проф. д. н.
Институт за литература – Българска академия на науките

МУЗИКАЛНИЯТ ПРИНЦИП: ТРАЯНОВ―ЯВОРОВ, ТРАЯНОВ―
ЛИЛИЕВ, ИЛИ КРАЯТ НА БЪЛГАРСКИЯ СИМВОЛИЗЪМ КАТО 
ОТЛОЖЕНОСТ В ЕЗИКА 

Резюме. Студията следва два паралелни, но сплитащи се сюжета. Единият 
е линейното развитие на Траяновата поезия като процес на херметизация на 
поетическия език, т. е. последователно, целенасочено изчистване на всяка 
референциалност към реалността. Така поетическият език на Траянов сти-
га максимално близо до музикалния, ареференциален по природата си. Това 
е и вторият акцентиран сюжет в студията. Процесът достига крайния си 
вид в книгата „Пантеон“ именно защото тук концептуално се предпоставя 
максимална отвореност към външна реалност; тя обаче е елиминирана. По-
етическият език на Траянов е разгледан като противоположен на Лилиевата 
„музикалност“; музикализацията на Траяновата поезия е от коренно раз-
личен – не мелодичен (песенен), а структурен (симфоничен) тип. Личният 
онтогенезис на Траяновата поезия е проектиран в литературноисторически: 
именно чрез нейния структурен, силно рационален, математически „сим-
фонизъм“ българският символизъм постига своя абсолютен край/телос.
Ключови думи: Т. Траянов, символизъм, сецесион, поетически език, музи-
кализация

1.

1. Ще предложа една най-едра идея за мястото на Теодор Траянов в 
големия литературноисторически – но и поетологичен! – сюжет на българ-
ския символизъм, на неговото пораждане, развитие и залез. При което не 
само не мога да отделя едната страна в този сюжет, развойно-историческата, 
от другата, поетологическата, но същността е тъкмо в тяхното сливане.

Мястото на Траянов тук е двояко. Обикновено присъствието му се 
търси в началото на сюжета, в спора около появата на символизма в българ-
ската поезия. По-малко се говори за другия, противоположния край. Тъкмо 
върху него аз ще съсредоточа усилията си.

Що се отнася до преекспонирания казус около началото – „Нов ден“1 
contra „Песен на песента ми“2, той може да е значим само като част от об-

1 Художник, І, 1905–1906, бр. 3-4, с. 17.
2 Мисъл, ХVI, 1906, кн. 4, с. 225–227.



143

щата картина. Пораждането на символизма – или на определени условия, 
които предпоставят появата му – не е еднократен акт, а кумулативен про-
цес. Границата между началото и подготвящите го натрупвания не е толкова 
лесно определима. Символизмът зрее в поезията на Яворов в целия период 
между 1900 и 1904–05–06 г., в неразривна връзка с една нова, декадентска 
чувствителност. Но това зреене също така има както своята теоретико-фи-
лософска основа в цялостната естетическа платформа на сп. „Мисъл“ през 
1890-те, и по-точно в психологизма на д-р Кръстев (както великолепно по-
каза и последната книга на Румен Шивачев), така и в някои външни, на-
глед случайни, ала подчинени на скрита закономерност предпоставки, като 
шестмесечния престой в Нанси през 1906–07 г.

Изобщо за автохтонен произход на явлението можем да се говори 
само в относителен смисъл, и то не заради рефлекторната презумпция за 
принципната вторичност на българския културен процес спрямо европей-
ския – елементарно и лесно обяснение. А преди всичко заради наличие на 
един общ „дух на епохата“ във вид на констелация от разноредови фактори, 
в които българският литературен процес се развива, съзнавано или не, като 
част от общоевропейския, в състояние на динамично равновесие, на акти-
вен, двупосочен обмен между „външни“ и „вътрешни“ фактори

Именно за да тушира „външните“ контекстуализации, където приорите-
тът несъмнено принадлежи на Яворов, Иван Радославов предпочита да наблег-
не върху автохтонния характер на явлението като дух, за да изтъкне първенства-
щата роля на Траянов: символизмът като органично, закономерно възникнал в 
логиката на българското национално битие, чийто есенциален израз е тъкмо 
поезията. Точно тук, между външните влияния-натрупвания и същинското 
„българско“, национално начало той поставя границата между предходника 
Яворов (българският Бодлер) и същинския символизъм в лицето на Траянов. 
Концепцията на Радославов е безкомпромисно телеологична – не само Яворов, 
а всичко състояло се в българската поезия до този момент съставлява само по-
редица от стъпала, изкачващи към Траяновата поезия: „Дълго време се говори 
за екзотичността на движението. Обаче времето показа, че то съставя в своя дух 
една органическа проява на националната ни същност, въпреки привидната му 
отчужденост. Българският символизъм е приемник на заветите в предшеству-
ващата българска литература. Той изхожда и е кръвно свързан с Ботева, Пенча 
Славейкова и Яворова – най-непосредствените и близки нему.“3

Освен телеологична, концепцията на Радославов е и ретро-констру-
ирана: разбира се, самоестествено и дори неизбежно е да се говори за на-
ционална същност и национален дух през 20-те и 30-те години – това са 
ключови концепти в колективния речник на епохата. Но това също така е и 
собствената, вътрешна същност на епохата; и тъкмо там обективно е мяс-
тото на Траяновата поезия в „големия“ разказ на българската литература и в 

3 РАДОСЛАВОВ, И. Българска литература (1880–1930). София: Ст. Атанасов, [1935], c. 195.



144

по-малкия на българския символизъм. 
И с това стигаме до по-важния проблем, който ще ни интересува 

тук – за края на българския символизъм, за изхода.
Ho неговият изход в абсолютен, субстанциален – не в историко-раз-

воен смисъл. Не в онзи външен, литературноисторически план, който отдав-
на е изяснен: „оварваряването“ на българската поезия в периода на войните 
и непосредствено след това, „завръщането“ при изгубената реалност, при 
корените, „към първичните сили на земята и народа ни“, както заявява една 
важна статия на Фурнаджиев4 (впрочем пряко насочена срещу Траянов и фа-
воризирането му от кръга „Хиперион“). Тук, на това равнище, символизмът 
има много краища в отделни персонални поетики, но всички водещи, общо 
взето, в една посока: Дебелянов, Гео Милев, Людмил Стоянов, Фурнаджиев, 
Разцветников, Смирненски; в един специфичен аспект и Лилиев, Далчев...

Мястото на Траянов тук е особено; то е от друг ред. А именно: краят 
на българския символизъм вътре в рамките на собствения му език. Не като 
акт на излаз от него, на напускането му, а точно обратното – като навлизане 
все по-навътре в езика, все по-надълбоко. Като изпадане в езиков хермети-
зъм. (Би могло да се каже също мумифициране в езика, или езиковизация – 
понятие, вече използвано от мен.) 

Краят като отказ от край, като безкрайно отлагане. Като отложе-
ност в езика, и в двете значения на думата – времевото и субстанциалното: 
отлагане във времето и утаяване в дъното на езика.

2. Поетиката на Траянов продължава и довежда докрай един процес, 
въведен в модерната българска поезия от Яворов и теоретически назован 
с формулата „минаване по моста на декадентството“. А именно – херме-
тизация на поетическия изказ, т. е. довеждането му до ареференциалност 
спрямо реалността – „външна“, веществена, историко-социална, и „вътреш-
на“, психологическа. (Делението е условно, доколкото спрямо самия език 
всички те са „външни“.)

Поетическият изказ като формулно стилизирана езикова структура, 
състояща се от образи-клишета – свръхличен език, израз на едно общо, ви-
таещо във въздуха усещане за модерност, както е разбирана тя в епохата, 
когато едва е преодолян наивният („вазовски“) начин на разказване на света 
и човека. 

Микроструктурата („азбуката“) на този език (който в книгата си за 
възникването му у Яворов5 наричам „езика-Безсъници“) е сецесионна по 
своята образност, а психологическата му основа – декадентска. Той води 
към силно опосредстване и дори скъсване на референциалните връзки с ре-
алността – основна черта на модерното изкуство, чиято природа е а-природ-

4 ФУРНАДЖИЕВ, Н. За новата поезия. – Днес, І, № 25, 15 апр. 1925.
5 АНТОВ, П. Яворов–Ботев: модернизъм и мит. Атавистичната памет на езика. София: 

Просвета, 2009.



145

на, т. е. немиметична, символична.
От друга страна, тъкмо тази пределна формализация на изказа прави 

този тип поетика много лесна за имитиране и версификация. – Като приба-
вим и аурата на „новото“ и „модерното“, която излъчва, става ясно бързото 
му избуяване – ситуация, в която почти се сливат „оригинал“ и „копие“: 
епигоните плъзват навред из литературните издания почти едновременно с 
Яворовата поезия.

Механизма на въвеждането на този свръхезик от Яворов през 1904–
06 г. съм се опитал подробно да разгледам в посочената книга от 2009 г. Тук 
ще ме интересува ролята на Траянов в по-нататъшното разгръщане на този 
вътреезиков сюжет, в довеждането му докрай, до възможния предел.

Защо казвам „вътреезиков“?
Сюжетът има, разбира се, своята процесуалност във времето, която 

неизбежно е и литературноисторическа. Тя обхваща цели три десетилетия, 
каквото е отстоянието между наченките му в Яворовата поезия и книгата 
„Пантеон“ от 1934 г., която бележи връхната точка в този процес на херме-
тизация на езика.

Но точно в този случай, когато говорим за херметизация, овечнос-
тяване, времевата протяжност е относителна, тя практически е блокирана, 
доколкото всичко се случва вътре в параметрите на езика като абсолютна, 
затворена в себе си структура. – Езикът като модус на това блокиране, на 
отстраняване на Историята (във всичките й проявления) като външна рефе-
ренциална реалност.

3. Би могло да се каже и другояче – че това е сюжетът за музикализа-
цията на модерната поезия. Стремежът за максимално приближаване към 
чистата абстракция на музиката. Свеждането на всяка външна реалност до 
едно настроение, Stimmung – есенциалност, изчистена от миметични ре-
ференции. Лирическият изказ, за разлика от епическия, въздейства пряко 
върху съзнанието на читателя, без посредник6, и с това се доближава мак-
симално до музикалния принцип. А от всички видове лирически изказ/език 
най-близо до него е символистичният.

Миметичната природа на лириката в собствените рамки на литера-
турата, на литературния език, е музикална (или максимално близко), докол-
кото неин субект е един „вътрешен“ Аз, идеално съвпаднал с „външния“ 
свят-природа. (За да „сочи“, да реферира към нещо, музиката не е принуде-
на да го имитира, както правят това други изкуства, например литературата 
или живописта.)

Тъкмо този собствено езиков аспект на въпроса ни е важен тук – про-
цесът на музикализация на поетическия език у Траянов. При което музика-

6 Теза, подробно разгърната от Атанас Натев с оглед на дискурсивната отлика между три-
те рода: лирика, епика и драма (вж.: НАТЕВ, А. Подстъпи към теория на драмата. София: 
Наука и изкуство, 1972). 



146

та е разбирана не като мелос (мелодичното, песенно начало в музикалния 
език), а в питагорейското ѝ сближаване с математиката, като „езика“ на кос-
мическата хармония. (В този смисъл са важни изказванията на Радославов 
за „сизелирания“, „математически точен“ стих на Траянов.7) 

С оглед на отношението между външния свят-природа и вътрешния 
свят на Аза, този развоен процес може да бъде определен като преход от Аз 
към език. Най-напред като напускане на пряко конфесионалния, психо-би-
ографично определен Аз. Но още повече – на една следваща степен – като 
преход от романтическия, органично избликващ Аз-природа към една хи-
пертрофирала езикова структура, функционираща в собствените си параме-
три, без излаз навън, към някаква външна определеност, към психо-биогра-
фичното, разбирано като природа.

Такъв процес на езиковизация, т. е. на максимално приближение към 
математизирания език на музиката, претърпява модерното изкуство във 
всичките си езици. Подобно на отчетливо двупериодния Яворов, и младият 
Моне е лиричен, докато постепенно, със сурова самодисциплина се осво-
бождава от лиризма в името на похвата, разтваря напълно собствената си 
личност в него (индивидуалното напълно „се слива с програмата и може 
почти изцяло да бъде изложено и описано чрез нея“, по думите на един тео-
ретик8); още по-пълно, по-съзнателно целенасочено във вид на „програма“ е 
това сливане/разтваряне при Сьора, където живописният език, сведен до ма-
тематическа формула, напълно прогонва природата от творбата, т. е. сюжета 
и чувството (а преди Сьора сме минали през зачатъчния кубизъм на Сезан 
или безобемното живописване с чисти цветни петна у Гоген).9 

Докато при Яворов процесът е сравнително ясно обособен от една 
граница – прословутото „минаване по моста на декадентството“, то у Тра-
янов движението, така да се каже, е постепенно ускорително, по линия, 
която става все по-стръмна. Това става чрез постоянно и целенасочено пре-
работване на ранните творби в името на все по-пълно изличаване на всяка 
„външна“ и „вътрешна“ референциалност, докато в един момент, в края на 
пътя през 30-те години, в творбата не остане нищо освен език. По подобен 
начин у късния Моне, автора на сериите с Руанската катедрала, скалите в 
Етрета, лондонския Waterloo bridge или баналните купи сено, сюжетът е на-
пълно елиминиран като несъществен заради живописния ефект: той просто 
е очертаван върху платното с предварително изрязан шаблон, за да се пести 
време. Сходен в същността си, макар и противоположно насочен – не към 

7 РАДОСЛАВОВ, И. Цит. съч., с. 190, 191, 206. В личностен, психо-биографичен план 
можем да припомним тук и впечатляващите способности на шахматист, които има Траянов.

8 ШАЛДА, Ф. Импресионизмът: развитие, резултати и наследници. – В: Ф. К. ШАЛДА. 
Безсмъртие на творчеството. Варна: Георги Бакалов, 1984, с. 142 (прев. Ст. Бошнаков).

9 Развойната линия, водеща от Ван Гог към фовизма и експресионизма, обаче е различен, 
паралелен и дори противоположен сюжет, доколкото „вътрешният Аз“ тук не е потиснат зара-
ди „технизацията“ си в езика, а се слива с него: самата експресия на съзнанието е този език. 



147

импресионистичния ефект, а към дълбоката структура (и затова по-близо до 
Сезан, отколкото до Моне), е похватът на Траянов в „Пантеон“, където ни е 
дадена цяла галерия от исторически образи, биографии, епохи, които обаче 
безлично се размиват в математическата универсалност на артикулиращия 
език. – Но в основата на този процес на езиковизация стои прогонването на 
артикулиращия поетов Аз.

Езикът на модерното изкуство, това е езикът на математиката: до-
колкото е модерен, той се стреми към максимално доближаване-сливане със 
синтетичния език на математиката, и по-точно – на геометрията. Според 
Галилей (и след Галилей) езикът, на който човекът е длъжен да общува с 
природата и да получава нейните отговори, са кривите линии, кръгът и три-
ъгълникът, а не езика на здравия смисъл, нито този на чистите символи10; 
не наивната, органична спонтанност на „душата“. Линията, кръгът и три-
ъгълникът – това е елементарната „азбука“ в езика на Сезан. Промяната в 
езика на модерното изкуство следва цялостната тенденция на позитивист-
ка „технизация“, „машинизация“ на науката под знака на математическия 
чист logos, която не е нито „практическия разум“ на буржоазния житейски 
прагматизъм и утилитаризъм, нито „чистия“ символ на средновековно-пла-
тонисткия номинализъм. Този математико-геометричен език във времеви-
те изкуства – това е езикът на музиката, „чистият“ език. Именно към него 
върви поезията – не само в антибуржоазния си апрагматизъм (социалният 
свръхжест на декаданса), но също като абстрахира органичния свят на „ду-
шата“, на Аза в конкретното му „вътрешно“, психологическо, и „външно“, 
социално-историческо, битие в един пределно изчистен, математически-му-
зикално структуриран език – крайната, абсолютна фаза на символизация, на 
пълното поглъщане-разтваряне на органичното естество в една чиста сим-
волна структура, която го замества и стилизира.

4. Да припомня двойния модус на разглеждания тук сюжет – развоен, 
литературноисторически, и същевременно субстанциален, абсолютен (именно 
доколкото се разгръща вътре в собствените параметри на поетическия език). – 
Заслугата за това прещракване от Аз към език в историко-развоен аспект е на 
Яворов, макар че самият той докрай отказва да приеме пълната херметизация в 
езика, която го застига в лицето на сонм епигони. Херметизация, която самият 
той свързва с поезията на Траянов (известният експеримент, фиксиран в анке-
тата на Арнаудов11), при това – на младия Траянов; още по-силно този процес 
на „езиковизация“, който Яворов пародира (той го нарича физиологизъм), се 

10 Александър Койре („Галилей и Платон“). Цит. по: КОЙРЕ, А. Очерки истории 
философской мысли. Москва: Прогресс, 1985, с. 129.

11 АРНАУДОВ, М. Към психографията на П. К. Яворов, § 20 (София: Държавна печатница, 
1916, с. 33–34). За съжаление, от тази импровизация не остават следи. Но по-късно Михаил 
Кремен – един от епигоните впрочем – повтаря експеримента от свое име, прилагайки резултата 
в двутомния си епос на епохата (вж. „Романът на Яворов“, т. 1, 1959, с. 289–290).



148

засилва и фундаментализира в късната поезия на Траянов.
Точно в този случай експериментални импровизации като тази на 

Яворов, а по-късно и на Кремен, са важни по ред причини. Те преди всичко 
са „оголване на похвата“ във високия смисъл на руския формализъм (Ти-
нянов). Но още повече „оголване на занаята“ в смисъла, в който Колингууд 
прави подробно разграничение между същността на творческата дейност 
(като такава, творческа) и онова първично умение, сръчност на занаятчия-
та, което етимологично лежи в τέχνη и ars.12

И така, когато изследваме процеса на „езиковизация“ на поетическия 
език, не бива да изпускаме от поглед общия план на модерното изкуство в 
още по-общия контекст на модерността, която във всичките си аспекти – в 
т. ч. и езика на изкуството – се разгръща под знака на техниката и техниза-
цията. Калкирайки опита на европейския модернизъм от втората половина 
на ХІХ в., Яворов задава една посока в българската поезия, която ще бъде 
доведена до възможния си предел. В този процес на доразвитие, едновре-
менно историко-развоен и субстанциален, мястото на Траянов е специално, 
непобиращо се в определението „епигон“ (макар че тъкмо десетките епиго-
ни, масовизирайки процеса, му придават обем и видимост). 

Още по-показателно е, че самият Яворов сам категорично се дистан-
цира от този процес, който сам волно или неволно е стартирал, при това съ-
зирайки най-опасната, образцовата му крайност тъкмо у Траянов. У Яворов 
„техническата“, собствено езикова страна на проблема се слива със социал-
но-психологическата – освен „физиологическа“ (т. е. лишена от психологи-
ческа дълбочина, от вътрешен обем), той нарича тази поезия декадентска. 
С това предоставя силен аргумент както на Радославов, за да свърже той 
същинското начало на „новата“ (символистична) поезия с Траянов, отпра-
щайки автора на „Безсъници“ сред предходниците, така и на Кремен, който 
ще равноположи и двамата като нейни създатели в едно общо поле на „де-
кадентско“ и „езиково“, където езикът е израз, артикулация на една нова, 
болезнено модерна чувствителост, имаща едновременно вътрешен, психо-
логически, и външен, социален, статус.

2. 

5. Да се върнем към най-ранния цикъл на Траянов „Regina mortua“ в 
сп. „Художник“ от края на 1905 г.13, и по-точно към третото стихотворение 
в него, „Демон“, за да очертаем една езикова ситуация и да направим анонс 
към бъдещото ѝ преобразуване. Ето го цялото:

Ах, остани! И твойта дива радост

12 Вж. бълг. прев.: КОЛИНГУД, Р. Дж. Принципи на изкуството. Б. м.: Канев мюзик, б. 
г., с. 65 и сл.

13 Художник, І, 1905–1906, бр. 3-4 (31 октомври 1905 г.), с. 16–17. 



149

у мойта кръв отново потопи…
Но смъртната на щастието сладост
налей в душата ми… нека тя заспи.
Тогаз ела!... хапи, с ногте жестоко
със смях раздръфвай моето сърдце,
очи в очи ми впивай пак дълбоко…
Но обгърни ме с трепетни ръце!

С настръхналото щастье подйеми ме,
с кръвосмукащите му пипала,
в предсмъртен вихър понеси ме
на твойте черно-пламнали крила.
Разкъсвай моя труп, сърдце нек стене,
и в мойта смърт насита потърси…
Тогаз вземи на твоите колене
глава ми… в устни сладост поръси.

Това стихотворение е интересно ако не със собствените си качества, 
то с други неща. Включително и защото то парадоксално контаминира две 
емблематични Яворови творби – едната чрез сюжета, другата чрез наслова 
си. Това са „Угасна слънце“, публикувано малко преди това в сп. „Мисъл“ 
(кн. 6 от лятото на същата 1905 г.), и едноименното „Демон“, което ще се 
появи през следващата 1906 в „Мисъл“ (кн. 4). Женското хтонично чудови-
ще от „Угасна слънце“, чиято доброволна жертва е мъжкият лирически Аз, 
е погълнало (чрез наслова) властващото мъжко демонично начало. 

Половата определеност има своята езикова модалност. Женското чу-
довище-демон, обект и адресат на лирическия изказ, е в модуса на плътта, 
то е разточително изобразено в цялата си органична телесност. Мъжкият Аз 
е запазил духовната си модалност, но тя е инверсирана: сведен до глас в със-
тояние на халюциноподобна изстъпленост, той призовава към собственото 
си похищаване-убийство.

Стихотворението на Траянов е създадено между тези на Яворов. 
Това блокира всякакви питания за възможни персонални влияния. Размива 
ги в сферата на общия „дух на епохата“, който има своята езикова артикула-
ция, в която индивидуалните поетики се разтварят.

Приликите и отклоненията са от граматическо естество. Стихотво-
рението на Траянов се явява силно сгъстен образец на един общ, колекти-
вен език в българската поезия около 1905 г., който приехме да означим като 
„езика-Безсъници“, отчитайки заслугата на Яворов за въвеждането му, но не 
и без известна условност. Този колективен език е силно формулен, състои 
се от набор образи-клишета, „внесени“ от западната модерна поезия след 
Бодлер, които се комбинират и прекомбинират в различни, не много на брой 
варианти. Точно това наблюдаваме в трите творби: комбинации на отдел-
ните елементи, вариращи един архетипов сюжет в рамките на общия език. 



150

Но в ранната поезия на Траянов се вихрят и различни, точно обратни 
„стихии на пола“, по думите на Моис Бенароя: половият антагонизъм е ре-
шен в духа на крайния мизогинизъм на Стриндберг и Вайнингер. Демо-
ничният мъжки дух е трансформиран в противоположна посока, към орга-
ничното: мъжът-звяр, който властва над жената (отвъд „конвенционалното 
чувство за порядъчност“)14, докато женската фигура, обратно, е серафизира-
на, както у Яворовото стихотворение „Демон“, където, символ на невинност 
и чистота, гълъбицата съдържа християнски конотации със Светия Дух.

Ще видим по-нататък как се променя мъжкият Аз. Промяна, която – 
ако разтворим собствено поетологическия („езиков“) сюжет в поетико-раз-
воен – означава еманципиране на зрелия Траянов от сецесионния „език-Без-
съници“, от сянката на Яворов.

6. Пресилено би било – но и не невярно – да се каже, че Траянов се 
появява в българската поезия като един от епигоните на Яворов, и същевре-
менно мястото му сред тях е особено (в сравнение с поети като Л. Стоянов, 
Ем. Попдимитров, Тр. Кунев). М. Кремен специално изтъква ефекта от поя-
вата на младия, никому неизвестния поет в „Художник“; за него въпросът за 
основоположника на модерната поезия не стои – те са двама.15

Първият цикъл, който изведнъж налага името му – „Regina mortua“, – 
е изпълнен в отявлено „нова“, декадентско-сецесионна образност16. Той бо-
рави с целия образен репертоар, започнал да навлиза в „големия разказ“ на 
българския модернизъм чрез Яворовата поезия след 1903 г., който очарова с 
аурата на новост и модерност и по това време вече се е превърнал в „общо 
място“ (все демони, вампири, хищници, змии, нощни сенки и безплътни 
духове, все проклятия, ридания, луди кикотения и крясъци или голготи, ков-
чези и некролози и т. н., както го описва Кремен17, сам в групата). Започнал 
е да придобива статута на „колективен език“, съставен от формулни обра-
зи-клишета, едновременно „пасивни“, интазни, израз на морно-меланхолна 
резигнация („нецъфнала мечта“, „сънна младост“, „молящи сълзи“18), и „ак-
тивни“, екстазни, стихийно-демонични: предсмъртен вихър, черно-пламна-
ли крила, кръвосмукащи пипала, или мазохистични вопли от типа: „Тогаз 
ела!... хапи, с ногте жестоко / със смях раздръфвай моето сърдце...“.

14 „Всеки може би неволно ще изтръпне, когато се натъкне на най-безумното буйство 
на звяра у Траянова: – а туй става, защото бива накърнено конвенционалното чувство за 
порядъчност“ (БЕНАРОЯ, М. Теодор Траянов и неговият мир. София: Книгоиздателство 
Хиперион, 1926, с. 43, 45).

15 КРЕМЕН, М. Романът на Яворов. Т. 1. София: Български писател, 1972, с. 564.
16 Накратко, в първото понятие влагам по-едро, психо-социално значение, а във 

второто – строго езиково: онзи поетически, образно-метафоричен език, който артикулира 
декадентската чувствителност, декадентското отношение към света. (По-подробно вж. в 
посочената книга „Яворов–Ботев: модернизъм и мит“, Трета част.)

17 Цит. съч., с. 561.
18 Стих. „Звънлив усмех“ от цикъла „Regina mortua“.



151

Тази силно пластична природа предполага лесна визуализация. Съ-
щия тип конвенционална образност разпознаваме и в оформлението на са-
мото списание: заглавките и канцовките, винетките, илюстрациите – и те, 
подобно на образите, съставляващи поетическия език, са внесени от Европа 
(включително и от „репертоара“ на сп. „Югенд“, според спомените на из-
дателя Павел Генадиев19). Френската дума ‘клише’ (cliche) тук е особено 
важна, доколкото в първото си значение тя означава способ в типографи-
ята в най-пряк, технически смисъл, а във второто води към метафоричен 
пренос в поезията: словесно-образни конструкти, чиято фреквентност в 
най-голяма степен създава колективния характер на определен литературен 
(поетически) език – разкрива го именно като език. Онази крайна форма-
лизация, граничеща с формулност, която го стилизира максимално, затваря 
го в собствените му рамки, понижавайки до минимум референциалните му 
възможности спрямо всяка „външна“ реалност.

Сецесионният език, от който тръгва Траянов в първите си публика-
ции, се включва в един вече разработен, в разгара на налагането си, колекти-
вен език, който в конкретния контекст на сп. „Художник“ лесно прелива във 
визуалния си аналог в ситуация на насрещен „превод“ – „клишето” в двете 
сливащи се значения на думата. (Изобщо сливането на живопис и поезия в 
общ визуално-словесен „език“ е концептуална кауза за „Художник“, предмет 
и на теоретично осмисляне.20) Шедьовър на това сливане ще стане книгата 
„Безсъници“, чието оформление от художника Христо Станчев калкира стила 
на австрийския Sezession и френския Art nouveau, също както самите стихове 
на Яворов правят с френски, немски и белгийски (Метерлинк) образци. При 
цялата си изкуственост – във вид на кошмарни видения и халюцинации – ре-
пертоарът на Яворовата сецесионна образност (черепи и скелети, държащи 
коси, купища мъртъвци, сфинксове и чудовища, демони с размахнати кри-
ле) е веществено зрим, конкретен в своята фактура. Илюстрациите на Хр. 
Станчев предизвикват не едно възражение със своя предметен реализъм; но 
те реализират една потенция, обективно – и същностно – налична в сама-
та поезия на Яворов, в „езика-Безсъници“. (Този генеративен сюжет обаче 
е двупосочен: илюстрациите на Хр. Станчев към Яворовите „безсъници“ и 
„прозрения“ възпроизвеждат в обратна посока един възможен начин на въз-
никване на тяхната поетическа образност не само и дори не толкова от самата 
поезия на Бодлер, колкото от илюстрациите към нея на художника Тони Жорж 
Ру, според едно досещане на Г. Найденова-Стоилова21.) Въпреки резервите на 

19 ГЕНАДИЕВ, П. Кратки характеристики и спомени за художниците-сътрудници в 
списанието ми „Художник“. Спомени и факти за създаванетои разпространението на 
литературно-художественото списание „Художник“ (1905–1909). София: б. и., 2016, 
с. 169, 149. Останалите винетки са специално изработени от български художници: Хр. 
Станчев, Ал. Божинов, С. Скитник, Хар. Тачев, Н. Петров и др. (пак там, с. 161–166).

20 Вж. напр. едноименната статията на Рикарда Хух „Модерна поезия и живопиство“ 
(бр. 19-20 от юни 1906, с. 19–22; прев. Ал. Балабанов).

21 СТОИЛОВА-НАЙДЕНОВА, Г. Пътят към драмата. София: Наука и изкуство, 1962, с. 239. Вж. 



152

мнозина, а и на самия Яворов22, оформлението (заедно с необичайния формат 
in quarto и луксозната хартия) допринася в огромна степен за „модерното“ 
впечатление, което книгата прави: новият полъх, който тя внася в българската 
поезия. Впечатление, съизмеримо само с „На Острова на блажените“, когато 
книгата работи по тотален начин, като Gesamtkunstwerk, като взаимодопълва-
що се съзвучие на текст и оформление.23 

Налагането на този нов език става през първото десетилетие на века – 
разцветът на позакъснялата българска Belle Époque, изискваща собствения си 
език, в който декаданс, сецесион и символизъм са по-скоро съставки на една 
обща смес, отколкото строго разграничими явления. Лаборатория на този нов 
език са литературните издания, където визуалното оформление в идеалния слу-
чай се слива с литературното съдържание. Сред тях на първо място се откроява 
„Художник“. Показателен е самият факт, че списанието, еклектично по приро-
дата си, се оказва първата трибуна на „модерното“ в най-младата българска по-
езия случайно, неволно – не в резултат на определена естетическа „програма“; 
то приютява един колективен език, спонтанно избуяващ в този момент.

Невъзможно е при създаването на този нов език да се отнема прио-
ритетът на Яворовата поезия, но тя не бива и да се абсолютизира. В лабора-
торния кипеж трудно може да се отдели една посока на въздействие: дори 
„връстни“ поети като Яворов и Кирил Христов са се повлекли да подража-
ват на по-младите, според една прочута фраза на П. П. Славейков, прето-
пени в анонимното войнство на „дечурлигата“, сред които по това време 
е и Траянов (наред с Ем. п. Димитров, Людмил Стоянов, Николай Райнов, 
Трифон Кунев, С. Скитник, Хр. Ясенов, Дебелянов, Лилиев). Отношението 
е по-скоро дифузно, отколкото на еднопосочно влияние, например от зрелия 
поет Яворов към младия Траянов, ако персонализираме сюжета (включи-
телно и с оглед на добре известната реактивност на Яворов, доказал уме-
нието си да заема чужди мотиви и похвати и прекарвайки ги през силния 
си темперамент, да ги превръща в „свои“: случаят с „Лист отбрулен“ е само 
най-известният, но съвсем не единствен). 

В тази ситуация тъкмо с мощната си индивидуалност, а и със своя-
та известност по това време, Яворов е този, който олицетворява, буквално 
дава лице и име на новата поетика. На новия език, който постепенно е за-
почнал да се ражда след 1903 г., т. е. след рухването на социалните и рево-
люционните илюзии на поета, но определящ фактор несъмнено е четенето 
на европейски поети. И същевременно роля в изработването на този език 

също: АНТОВ, П. Яворов–Ботев: модернизъм и мит. Атавистичната памет на езика, с. 207 и др.
22 КРЕМЕН, М. Цит. съч, с. 150. 
23 В тази връзка би могло да се изрази съжаление за пропускането на едно друго, трето 

след „На Острова на блажените“ и „Безсъници“ явление-Gesamtkunstwerk в българската 
поезия от този период, а имено книгата „Сън за щастие“ във вида, в който е била създадена 
в напълно готов вид от художника Харалампи Тачев. За съжаление, П. П. Славейков не 
приема визуалното решение на Х. Тачев и книгата остава нереализирана. 



153

имат и необистрените налучквания на най-младите („рошавите дечурлига“), 
самите те, от своя страна, импулсирани, наред с европейските образци, и от 
Яворовите открития след 1903 г., а в един по-широк, собствено декадентски 
смисъл – и по-ранни, след „Нощ“ (1900). Този колективен език, сецесионен 
по своята образност, нарекох „езика-Безсъници“ не толкова защото еднои-
менната книга на Яворов е неговата единствена родина, а защото (и това е 
леката корекция, която тук правя) тя, плюс цикъла „Прозрения“, най-пълно 
и най-престижно го олицетворява, въплъщава.

7. А сега ще се върнем към поетиката на Траянов с един дълъг скок 
напред във времето.

По подобен начин, в търсене на словесно-визуален синтез, ще бъде 
оформена третата книга на поета „Български балади“ (1921): илюстрациите 
на Сирак Скитник имат равностойна роля с поетическото слово в съизграж-
дането на езика ѝ.24 – Но това е съвършено друг, различен език.

В книгата се забелязват трансформации, които я правят особено важна, 
прагова в развитието на Траяновата поетика. Тук поезията е близо до една 
разпознаваема „външна“ политико-историческа реалност. Но тази реалност 
е абстрахирана в езика на артикулацията си – един нов поетически език, 
който оттук насетне ще става все по-разпознаваемо „траяновски“; заличе-
ни са всички следи от предишния. 

Оттук насетне Траянов последователно ще преработва ранната си поезия, 
ще я „превежда“, или по-точно ще я пренаписва, често пъти до пълно скъсване на 
връзката, до създаване на различна творба.25 Целта е абстрахиране и стилизиране 
на поетическия език, очистването му от декадентски формули и фразеологизми, 
от „визиите на патологичното” и екстатичния физиологизъм в духа на Пшиби-
шевски и модното вайнингерианство, по думите на Б. Дакова26. Тоест – премахва-
не на всички елементи, съставлявали „азбуката“ на сецесионния език. 

Така, в кризисната точка на пречупване след Войните Траяновата 
поезия осъществява своя изход от индивидуализма и болезнения психоло-
гизъм на предишната епоха във вид на систематичен междуезиков превод: 
замяната на визуалната природа на колективния „език-Безсъници“ с музика-
лен. Изобразителната „нагледност“ на орнамента, характерна за сецесиона, 
е отстъпила на „музикалната“ абстракция.

24 Вж. за този синтез пунктуалното изследване на Мирослав Дачев „Слово и образ“ 
(София: НБУ, 2003).

25 Процесът на последователна и целенасочена замяна е прецизно проследен/реставриран 
в ред изследвания на Бисера Дакова, най-цялостно в монографията „Der unanthologische 
Trajanov. Die getilgte Dekadenz. Über die Verwandlungen der poetischen Sprache“ (Verlag Dr. 
Kovač, Hamburg, 2009).

26 Цит. по едноименната статия, пораждаща за посочената книга: ДАКОВА, Б. 
Неантологичният Траянов. – В: Теодор Траянов и неговата епоха. София: ИЦ „Боян 
Пенев“, 2008, с. 153. Авторката подробно разглежда образа на декадентската жена и 
мизогинните мотиви в ранната поезия на Траянов.



154

Но музикалният принцип на Траяновата поезия е от изцяло нов, нея-
воровски тип. Няма нищо общо с неравноделните, задъхани синкопи на Яво-
ровия стих, бил той от квазифолклорен тип („Калиопа“) или от „модерен“, 
какъвто е в книгата „Безсъници“ (стихотворения като „Две хубави очи“, 
„Блян“, „Ледена стена“, „Дни в нощта“, „Без път“, „Демон“, „А ти умира-
ше“) и още повече в цикъла „Прозрения“ („Аз страдам“, „Стон“, „Слова“, 
„Не бой се и ела“, „Все пак“, „Две души“, „Молитва“, „Призраци“, „Пока-
яние“, „Шепот насаме“, „Да славим пролетта“, „Молете неуморно“ и др.).

Неравноделният ритъм на Яворовата лирика се бори с мелоса, наси-
ча го и го взривява. У Траянов базисното напрежение между мелос и ритъм, 
структуриращо музикалния език, е елиминирано; музикалното в неговата 
поезия след „Български балади“ работи в друга плоскост, на друго равнище.

8. В най-ранната си поезия Траянов е във врящото гърне на колек-
тивния „език-Безсъници“, наред с епигони като Балабанов, Кремен, Бори-
на, Victus, Пепо, Скитник, Неволин, Лютаков, Йотов, Йовков, Бабев, Булев, 
Дулев (имя им легион). – Но Траянов е самостойна, паралелна творческа 
фигура. Мимолетното докосване на неговата поезия до Яворовия „език-Без-
съници“ само маркира точката на оттласване – онова езиково статукво, кое-
то оттук насетне ще подлежи на активно, целенасочено преодоляване. Пое-
зията му изразява един следващ етап в саморазвитието на символистичния 
език и тъкмо това я прави важна за „големия“ метасюжет на българския 
символизъм. Оттук насетне, в протежение на няколко десетилетия, поетика-
та на Траянов ще търпи развитие, но това развитие ще е все повече в посока 
навътре – на затваряне в езика: стихотворението като херметическа, затво-
рена в себе си езикова структура със силно понижена, практически анули-
рана – или близко до нулата – референциалност, „вътрешна“ и „външна“. 

Доколкото този процес прогресивно ескалира, за да достигне краен 
интензитет в късната поезия, именно късният (и „средният“, „преходният“) 
Траянов ни интересува тук – последната фаза, когато сецесионната екстати-
ка на равнището на отделния образ е напълно преодоляна посредством про-
тивоположен процес на охлаждане, статизация, монументализация. Този 
процес на охлаждане е подчинен на един нов принцип, който не е изобрази-
телен, а музикален; и в същото време не е музикален по начина и в смисъла, 
в който Яворовата лирика оперира с музикалния ритъм.

Ще поставя акцент върху две книги, в които този процес е особено 
изразен, но по различен начин, по своему доведен до предела си. А именно 
„Песен на песните“ (1923) и „Пантеон“ (1934).

3.

8. „Песен на песните“ е по-скоро преходна творба. Тя бележи 
„превключване“ към един свръхезик, който, подобно на космическа антима-



155

терия, поглъща всякаква „външна“ реалност, блокира всяка референциалност.
Това „превключване“ минава през дълбок синтез между индивиду-

алния Аз/глас, относително експлициран в най-ранната Траянова поезия, 
концептуално събрана в „Regina mortua“, и „външното“ колективно-истори-
ческо битие, каквото го имаме в „Български балади“. Но тази тенденция към 
синтез е диалектическа: в процеса на реализацията си тя е преодоляване на 
вътрешни хетерогенни енергии. Ако по-късно поетът е склонен да се откаже 
от „Български балади“ в полза на „Песен на песните“ (изказване пред Вла-
димир Русалиев27), то е навярно защото в нея балансът все още е нарушен в 
полза на Аза и в ущърб на Езика. 

Именно забулването, изличаването на „външния“ план ще се състои 
оттук насетне, неговата стилизация и монументализация в една хермети-
чески затворена езикова структура. Процесът ще протича в два лирически 
сюжета. За пръв път те се срещат в „Песен на песните“, макар все още обо-
собени един от друг. Но тъкмо тук е зададена тенденцията на синтез, който в 
пълния си вид ще бъде реализиран в последната книга на поета – „Пантеон“.

Въпреки езиковата хомогенност, в книгата (цикъла, поемата) „Песен 
на песните“ се забелязва относително ясна двуделност: Трета вигилия стои 
обособено, сякаш прикачена към Първа и Втора, съставляващи първия дял, 
който е композиционно рамкиран от две стихотворения – „Посвещение“ и 
„Chorus mystikus“.

Тази скрита, графично неозначена двуделност в композицията въз-
произвежда журналната публикация на петте творби в сп. „Хиперион“ малко 
по-рано през същата година: първите две вигилии плюс двете рамкиращи сти-
хотворения – в кн. 8; третaта вигилия самостоятелно в  следващата кн. 9-10.

Но по-важно е, че композиционната двуделност има своите осно-
вания в лирическия сюжет: въпреки близкия стил и език, се разказват два 
различни сюжета, интерфериращи помежду си, телеологизирани в обща 
посока. Общият, номинално зададен ключ към тази хомогенно-разривна 
ситуация е Соломоновата „Песен на песните“, гдето действащи фигури са 
мъжът и жената, в ролята на жених и невеста, а над тях стои Бог. Този първи 
план (пласт) на лирическия сюжет, богато импрегниран със символика, се 
разгръща в първата част на творбата, в Първа и Втора вигилия. Тук властват 
фигурите на Мъжа и Жената, на мъжкия лирически Аз-глас и един женски 
ти-обект, и въпреки че отношението помежду им е силно серафизирано, в 
основата, също както в песните Соломонови, разпознаваме затаен еротичен 
елемент, който ретроспективно ни спомня ранната, сецесионно декорирана 
лирика на поета. – В Трета вигилия този любовен сюжет придобива второ, 
символично решение, ключ за което може да е тълкуването, което св. Атана-

27 В разговор от 25 септ. 1929 г. в кафене „Охрид“ признава (макар и не без известна 
поетическа поза), че не цени „Български балади“ и не би искал да е техния автор: „Само 
„Песен на песните“ чувствувам най-дълбоко, най-силно“ (РУСАЛИЕВ, Вл. Мемоари. 
София: Български писател, 1977, с. 82).



156

сий Велики дава на Соломоновата „Песен на песните“ като разказ за венча-
нието на Царя Исус Христос с Божията Църква в човечеството. Но библей-
ският код тук се прегласува в национален, под егидата на една колективна 
свръхценност, припомняйки ни книгата „Български балади“: индивидуал-
ният дух на поета се слива с националния Дух под формата на профетичния, 
тържествено пророкуващ глас на лирическия Аз.

Ще разгледаме двата сюжета – интимния и колективния – поред.

9. Главен „деятел“ в първия дял е лирическият Аз – демонична „мъжка“ 
фигура, чийто модус на активност е сведен до глас. Негов обект-адресат е една 
полиморфична „женска“ фигура, едновременно дева и майка, образ на „вечна-
та женственост“ (das Ewig-Weibliche)28, символ на освобождаване от плътското 
според Ив. Радославов29. Особено силно е присъствието му в Първа вигилия. 

Този лирически сюжет продължава лирическата ситуация от 
ранната еротично-демонична поезия на Траянов, но в напълно различ-
на перспектива. Двойката „мъж–жена“ е подложена на многостепенна 
трансформация. Женската фигура е силно сакрализирана. Телесно-при-
родният начин, по който е обрисувана жената-чудовище/демон в цикъла 
„Regina mortua“, е преобразен в духовно-серафичен. Във втория план на 
метафората старозаветният код е заменен с евангелски: докато в книгата 
„Regina mortua“ половият антагонизъм е решен през парадигмата „Ева–
Адам“, тук доминиращ образ вместо Ева е Мадоната: грехът е заменен 
със светостта.

Мъжкият лирически Аз е преобразен в силна, демонична фигура, 
носител на сюжетното действие, което – в библейския код на творбата – е 
сведено до глас. Демонизмът тук е силна духовна трансформация на онзи 
мъж-звяр (но и драговолна жертва), който властва в ранната поезия на Тра-
янов. Запазил е абстрактния си модус на глас, но в един пределно едър, 
титаничен мащаб, където е придобил едновременно богоборчески черти (на 
Луцифер?) и на самия Бог-демиург. Тази мъжка фигура – на лирическия 
Аз-глас – е абстрахирана до своята воля (Wille), която намира израз в един 
креационистки сюжет, разказван от творбата, и в собствено езиковия модус 
на този разказ, перформативно разгръщан в протежение на самата творба.

Този креационистки сюжет е важен, затова ще му обърнем внимание.

10. Следвайки една интерпретативна линия, тръгнала от самия Тра-
янов и закрепена от Радославов, можем да прочетем „Песен на песните“ 
като титаничен акт на „ословесяване на мирозданието“, по думите на Р. Ши-

28 Немски по произхода си, тъкмо този образ, от друга страна, особено сближава „Песен 
на песните“ с руския символизъм (Вл. Соловьов, Ал. Блок). Вж.: РУСЕВ, Р. Траяновата 
„Песен на песните“ и поезията на руските младосимволисти: интертекстуални диалози. – 
В: Теодор Траянов и неговата епоха. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 40.

29 РАДОСЛАВОВ, Ив. Българска литература, с. 200.



157

вачев30 – първоназоваването му от лирическия Аз, което означава създаване 
на света. – Назоваване-действие, имащо реализацията си не във вид на по-
стигнат краен смисъл, а именно като процес на борба, който перформативно 
съвпада с разгръщането на самата поема като разказ – артикулация на тази 
борба: самата поема в словесното си ставане е тази борба-разказ. Модусът 
(наративното „тяло“) на този разказ е Езикът.

Тъкмо в този езиков модус перформатизмът е отрицателен. Не се 
достига до някакъв изтръгнат от материята смисъл – ясен, сигурен, оконча-
телен. Креационисткият акт е „нулев“, блокиран вътре в модуса на собстве-
ния си инструмент – езика.

Това е така, защото явяващото назоваване става на език, който не е logos, а 
бълнуване, халюцинация, езотеричен говор. Силно омекотен език, който бяга от твър-
ди, стабилни значения (каквото изобщо е визионерското, пророкуващо слово).31

Разказът е във вид на езотерично говорене, което назовава/ражда 
света във вид на аморфно сугестивно поле на много дълбоко, подрационал-
но равнище, където границата между индивидуално и колективно съзнание 
е изличена, а психологическият статус на Аза – аморфен, размит.

Самият разказ е битка на назоваващото слово с материята, пре-
ди да е постигнат краен смисъл, когато из хаоса се мяркат само неясни 
очертания – отделни късчета смисъл, сглобяващи се в мимолетни, аморфни, 
мигновено разпадащи се констелации. Налице е сънеподобност на лири-
ческата ситуация (при това постоянно изтъквана чрез думи като „загадъч-
ност“, „тъма“, „призрачност“, „мъгла“, „сянка“32).

Потопени сме в необуздано многословие, което постоянно забулва сми-
съла, вместо да ни води към него във вид на „твърда“ реалост отвъд себе си.

Нарцистично многословие с нулев коефициент на референциал-
ност. – То демонстрира, назовава единствено референциалната импотент-
ност на езика да назовава.

Пример за това би могъл да е образът на Девата-Мадона, който се 
откроява в тази първа част, но също така се изплъзва от определено описа-
ние, resp. от същност, сменя фόрмата си в поредица въпроси: „не знаех аз 
какво си, подобие чие си, / зла сила или ангел, жена или дете?“ – поредица 
образи-маски на „вечната женственост“ (въведени по абсолютен начин в 
българската поезия от Яворовия „език-Безсъници“), между които блуждае и 
губи чертите си адресатът на лирическия изказ.

30 ШИВАЧЕВ, Р. Ракурси към ранната модерост: психологизъм и символизъм. София: 
ИЦ „Боян Пенев“, 2022, с. 284.

31 Самият Траянов по-късно ще признае изключително ирационалния начин на 
създаването на „Песен на песните“: „И аз сам още не мога да разбера тая моя книга. 
Тя дойде като вихър в душата ми и аз я написах само за девет дни. Какво търсех в тия 
вигилии – не зная. Но зная, че след като ги написах, почувствувах душата си съвършено 
пуста. И сега нищо не мога да работя“ (РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 73). Това заявява 
поетът през лятото на 1926 г., когато стои пред прага на бъдещия „Пантеон“. 

32 ШИВАЧЕВ, Р. Цит. съч., с. 280.



158

11. Същото се отнася и до самия назоваващ Аз като модус на арти-
кулация, т. е. като притежател на езика – сечивото, създаващо света: самият 
той е това сечиво (доколкото не притежава друга реалност освен гласа). Не 
бихме могли да определим този Аз само като лирически, защото той обла-
дава неопределената всеобхватност на един абсолютен дух демиург; и все 
пак в рамките на творбата изпълнява „техническата“ функция на лирически 
аз-говорител. Сведен до глас, слово, този Аз е лишен от определеност, су-
бект и обект е на същата блокирана референциалност. Сам той се самоха-
рактеризира по същия отрицателен, нулев начин: 

Не съм аз нито смъртен, нито безсмъртен образ, 
а дремещия отглас на вечно чакащ зов;
ни край, нито начало, а възела на всичко,
което ще да бъде, което е било.33

Кой е този Аз, чий е неговият глас – Луцифер34, Deus creator или 
нещо трето? И още повече – носи ли, та макар и относително, чертите на ня-
какъв конфесионално разпознаваем Аз? Трудно бихме отговорили положи-
телно: налице са силни чувства, но те са толкова уедрени35, че не се побират 
в определена човешка „душа“. 

Изкушени сме да разпознаем тук мрачно-студения силует на Яворо-
вия Демон. Също като у Яворов, Траяновият Аз-глас тук, в първата част на 
цикъла (поемата), се самопозиционира спрямо една женска фигура-обект. 
Половата антиномия по линията „дух–плът“ е пряко заявена („Аз сила на 
духа съм, ти – усет на плътта“36), както и доминантната позиция на мъжкия 
демоничен персонаж (чрез анафората „Властувах аз над тебе...“37, т. е. над 
женския ти-обект в творбата). – Това, разбира се, е романтически архетип, 
locus communis. Но зад Яворовия Демон, при цялата му условност и „литера-
турна“ вторичност (Лермонтов), стои разпознаваема психо-биографична ос-
нова (сюжетът „Яворов–Мина”), чиято проекция е лирическият сюжет. Такъв 
референциален план у Траянов не съществува, или ако съществува, той е без 
биографична основа, затворен в идеалната сфера на поетическото (поетово) 
съзнание, реално единствено чрез гласа на лирическия Аз и съвпаднало със 
самия изказ. Луцифер, Deus creator или нещо трето – реалността на този Аз е 
само езикова.

33 Втора вигилия (с. 14). Всички позовавания са по самостоятелното книжно издание.
34 Образът на Луцифер, най-красивият сред ангелите, възгордял се и възжелал да заеме 

мястото на Бога – любим романтически образ, символизира непомерния, непризнаващ 
граници стремеж на Аза към познание или към властване.

35 „Титанизъм на чувствата“, според добре намерената формула от Иван Младенов 
(МЛАДЕНОВ, Ив. Теодор Траянов в рзвитието на българския символизъм. София: АИ 
„Проф. Марин Дринов“, 1997, с. 76).

36 Първа вигилия (с. 10).
37 Пак там.



159

Този демоничен и същевременно абстрахиран, сведен до глас и дух 
мъжки Аз властва в цялата творба, и в трите вигилии; фигурата му е в косми-
чески мащаб, а духовната му извисеност – студена и романтически самотна. 
Езикът, на който той се изговаря-създава („над кратери бълнувах, обвити в 
снегове, / преплитах танца строен на сферите надземни“38, „безцарствен и 
без име, небесен първенец“39), е коренно различен от езика на лирическия 
Аз-глас в ранната поезия на Траянов, където преобладава живописният 
код, органичен в същността си, непосредствено свързан с тялото – с една 
хипертрофирала телесност на женското тяло, адресат на изказа. Лирическа-
та ситуация в ранното стихотворение „Демон“, както си спомняме, е силно 
екстатична, във вид на халюцинация; но дори фантастична, тя е доминира-
на от телесни образи: кръв, нокти, очи, сърце, ръце, колене, криле, пипа-
ла, труп... Тези натуралистични микрообрази съставят, буквално съ-членя-
ват фигурата на женското чудовище-демон. – Точно обратно е в „Песен на 
песните“; тук чудовищната фигура на демона е пресексуализирана в мъжка, 
а това променя собствения й статус от телесен в духовен.40 

Ако женският демон в едноименното стихотворение е изграден като 
телесна органика и посредством визуалния език на сецесионната образност, 
то мъжкият демон в „Песен на песните“ е дух, с метафизично моделирани и 
затова плуващи в убеглива небулоза черти; единствен модус на присъствие-
то му е гласът – той е Аз-глас.

Езиковият код в първия случай е живописен, във втория – музикален.
„Песен на песните“ е разгърната метафизична версия на ранното 

стихотворение „Демон“, а отстоянието между тях бележи смяна на сеце-
сионната парадигма с неоромантическа, която е музикална, симфонична.

12. И така (продължавайки с обобщенията), ако лирическият сюжет 
тук в „Песен на песните“ е космогоничен креационистки акт на назоваване 
на света, призоваването му да се яви, то за този акт е необходим съответният 
инструмент. Този инструмент е езикът.

Но актът на назоваване е обърнат наопаки: назоваването става на 
език, който не е logos, а бълнуване, халюцинация, изплъзване от твърди зна-
чения. Езотерично говорене, което ражда/създава света във вид на аморфно 
сугестивно поле, на много дълбоко, подрационално равнище, където грани-
цата между индивидуално и колективно е размита.

38 Втора вигилия (с. 14).
39 Трета вигилия (с. 18).
40 Да припомним първоначалното значение на ‘демон’ (δαίμων): етимологически 

понятието предполага преди всичко духовна, т. е. нетелесна същност (свръхестествена, 
външна на човека и влияеща му сила), а след това, на втори план – и божествена. 
Християнската интерпретация по-късно (а още повече полуезическата представа на 
масовото „народно“ християнство) закономерно преобръща значението, привнасяйки 
отрицателна конотация, като сближава демона с дявол, който е със силноизразена 
чудовищна телесност. 



160

И тъкмо тук, по този начин, се озоваваме в сферата на музиката: този силно 
омекотен, сугестивен език с аморфни, префигуриращи се значения, без твърд рефе-
ренциален план отвъд/извън себе си – това е език, пределно близък до музикалния.

Но това е само една „външна същност“ на музикалното, с оглед спо-
собността му да означава за нас нещо извън себе си. В собствената си същ-
ност музикалният език, както знаем, е чист, математически logos. И в същото 
време в крайния си вид този математически logos – додекафоничният атона-
лизъм в модерната музика (Шьонберг, Веберн, Берг, Хиндемит) – отрича „ес-
тествения“ тонален строеж на музиката. Но преди всичко Стравински, който 
отива дори отвъд правилата на додекафонизма, в истинския модернизъм на 
ХХ век, когато музиката напълно е лишена от „човешки“ сантиментализъм, 
престава да е израз на чувства. Колабира в дисхармоничното, като саботира 
мелодично-хармоничната основа на музикалния език в сферата на един му-
зикален абстракционизъм, който изглежда ирационален, но собствената му 
езикова същност е строго рационална, математически конструирана.

Поезията на Траянов е „музикална“ от този тип.41

И първият откривател на Траянов Константин Величков, и най-сил-
ният му апологет изтъкват наличието на органична стихийност в негова-
та поезия.42 Но у зрелия, същинския Траянов тази стихийност е привидна; 
това не е ирационалната, хтонична екстатика на тъпанния ритъм (каквато 
е в „Пролетен вятър“ на Фурнадждиев), тя е математически конструирана.

Това означава, че музикализацията на поетическия език тук не е в оби-
чайния мелодичен („вокален“) аспект, например във вид на лекокрила песен-
ност, където сюжетът води към поезията на Лилиев и там спира, постигайки 
абсолютния си предел, но – без да губи референциалната си способност да 
сочи, назовава света. Лилиевата поезия е музикална („песенна“) в крайна сте-
пен, но тя никога не губи ясната си референциалност – да сочи „навън” към 
определена реалност. В нея винаги е налице ясноочертана „външна“ карти-
на-свят, предмет на артикулацията. Нещо повече, тази картина е очертана с 
най-фината словесна четка и тъкмо тази изящност, изтъкването на детайла, на 
най-дребните отсенки, е същността на съвършената й музикалност:

Съмна в сънните градини,
всяка капчица роса 
отразява ведросини, 
ведросини небеса. 

41 Аналогията има и исторически основания: атонализмът е музикалната версия на 
немския експресионизъм, а додекафонизмът – негово продължение, което се разгръща през 
20-те и 30-те години.

42 „...в него има нещо почти стихийно“ (ВЕЛИЧКОВ, К. Т. Траянов. – Цит. по: Пълно 
събрание на съчиненията на Константин Величков. Т. VIII. Български писатели. Под 
редакцията на Ив. Вазова. София: Ст. Атанасов, 1914, с. 221; първа публикация в сп. 
„Летописи“, 1905); „Траянов е стихийна, непосредствена повече, отколкото рефлективна 
натура“ (РАДОСЛАВОВ, И., цит. съч., с. 197).



161

Поезията на Лилиев, това е романическата полифония, която лесно 
може да бъде тананикана на излизане от концертната зала (според израза 
на един идеолог на изкуството43). Додекафоничната поезия на Траянов не 
подлежи на тананикане; тя има основанията си в самата себе си, а не защото 
„описва“ един външен свят, една природна гледка, сиреч – чувствата, които 
тази гледка поражда или би породила у нас, читателите. Модерната музика 
след Дебюси е заклеймявана тъкмо заради „неспособността си“ да изрази 
„цялата палитра на човешките чувства“44, задето се основава на абстрактни 
математически съотношения, също както модерната живопис след Сезан 
(Сьора, Пикасо, Мондриан, Полак) представя абстрактни математически 
структури, вместо разпознаваеми предмети и природни „гледки“.

Музикализацията у Траянов е структурна. Работи не на фонично, а 
на гносеологическо равнище, където езикът губи дескриптивните си спо-
собности – качеството да е отражение на света. – Езикът на музиката като 
абсолютния, затворен в себе си език, който казва, без да показва, без да сочи 
навън от себе си, към някаква определена, разпознаваема първореалност. Не 
природа, а математика. 

Но дали не можем да отидем и крачка по-нататък. – Структурната 
аналогия с атонализма в немската музика през 20-те и 30-те години ни пома-
га да съзрем затаен, скрит експресионизъм в поезията на Траянов. А това е 
един от историко-развойните изходи от българския символизъм (Фурнаджи-
ев, Гео Милев). Така късният символизъм на Траяновата поезия (извънисто-
ричен, консервиран) частично се синхронизира с „естествените“ тенденции 
в българската поезия през този период, в частност и доколкото стилизира 
патоса на „родното“ в един „симфоничен“ език, структурно (т. е. собствено 
езиково) по-близък – при цялата си противоположност! – до късносимволи-
стичния експресионизъм на Фурнаджиев например, чрез сходно блокиране 
на логоса в референцията, отколкото до „чистия“ символизъм на Лилиев.

13. Темата за „родното“ зазвучава – мажорно, тържествено – в Тре-
та вигилия. Езиковият код се променя. Оставайки в същия пределно едър, 
космически мащаб, се появяват емблематични реалии, които пазят спомен 
за метафизично-родното, географски и исторически (по-точно мнемонично) 
означено пространство на „Български балади“. Тази последна част на цикъ-
ла едновременно е реверс към „Български балади“ и отпращане към „Земя 
и дух“ (1941), където ще бъде осъществен синтезът между тях. 

В едно късно интервю за в. „Пробуда“ поетът пряко свързва „Пе-
сен на песните“ с „Български балади“, като изрично заявява, че двете книги 
„съвсем не са продукт на националните катастрофи, а са въплъщение на 
българската историческа съдба от 13 века насам“45 (или казано по Бодлер – 

43 Жданов. Цит. по: КУНДЕРА, М. Завети и предателства. София: Колибри, 2011, с. 59.
44 Пак там.
45 Цит. по: BАЛАБАНОВА, В. Теодор Траянов. София: Наука и изкуство, 1980, с. 155.



162

„овечностяване“ на политическата ефимерност в непреходната трайност на 
националния дух). Особено силно тази идея е разгърната в Трета вигилия. 
Един мотив, който до този момент е прозвучавал случайно и периферно – за 
колективната „душа“ на „скръбната земя“ („Свържете ме с душата на скръб-
ната земя“46), – тук заема централна позиция, основни носители на смисъла 
стават образи като „племе“, „род“, „бащин праг“, „братя по кръв“, „бунт“:

В тревожний сън вживях се на мойто странно племе,
обручих се с земята, с безкрайния му гроб,
във възходи лъчисти и в заниците тъмни
видех трагичен образ на род избран, суров.
Той с първото си слово завета на Голгота
през тъмен век препрати на братята по кръв,
но с второто си слово към Тебе бунт подкладе...47

Всичко сякаш ни води към родното пространство на „Български ба-
лади“, очертано от низ образи-емблеми. Но в следващия стих кодът вне-
запно е превключен: „...и раздели небето на зло и на добро“: родното, бъл-
гарското се разтваря в универсален (библейски) архетип, по същия начин, 
както се размива идентичността на говорещия глас/Аз.

И така, „Песен на песните“ заема особено, средищно място; това е 
книгата, която – включително и чрез двуделната си структура – събира в 
едно досегашните езици на поезията на Траянов, за да ги сплете в единен 
език.48 Може да се каже: интуитивното и случайното започва да се рациона-
лизира и подчинява на цялостна, единна концепция. Това, от друга страна, 
е необходимата езикова основа за един процес от различен – външно-био-
графичен, литературно-митологичен – характер. А именно за изграждането 
на „мита Траянов“, който по това време, след появата на кръга „Хиперион“, 
вече е в ход.49 Изминатият път от „Regina mortua“ до „Песен на песните“ е 
разчетен именно като път към себе си, като постигане на себе си от Иван 
Радославов в едноименното му есе от 1925 г. (сп. „Хиперион“, кн. 7). От-
тук нататък това самоизграждане на поета чрез планомерно конструиране 

46 Първа вигилия (с. 7).
47 Трета вигилия (с. 21–22).
48 Като кръстопътна, превключваща творба, включително и относно сливането на 

поетовия Аз с колективни, племенни ценности, вижда „Песен на песните“ и меродавният 
критически наратив: чрез нея „поетът следва естествения път на развитието си, което 
го води от осамотението до вчера – в единението с общността“ (РАДОСЛАВОВ, Ив. 
Българска литература, с. 203).

49 За литературния мит Траянов вж. текстове на Михаил Неделчев, включително и 
класическата статия за възникването на Траяновия мит contra мита Яворов (кн. „Социални 
стилове, критически сюжети“, София: Български писател, 1987, с. 140–159). Същият 
поетико-биографичен сюжет е преразказан от Бисера Дакова с езика на генеративата 
критика – като целенасочено самомоделиране на авторската фигура (за сметка на 
конфесионалния поетов Аз).



163

на собствен език (включително и чрез радикално пренаписване на цялата му 
ранна поезия) ще продължи, за да постигне завършен вид в автоантологич-
ния тритомник: „Освободеният човек“ (1929) „превежда“ ранната поезия от 
колективния „език-Безсъници“ на собствения „език-Траянов“, „Земя и дух“ 
(1941) прекодира езика на „Български балади“ – и двете с посредничеството 
на „Песен на песните“. А „Пантеон“ (1934) се вмъква в този автоконструиращ 
сюжет по особен начин – като отделен, но есенциално концентриран фокус. 

4.

14. Така в проследяване на езиковия развой у Траянов стигаме до 
книгата „Пантеон“, където той е в крайната си форма.

Всъщност цялата екскурзия сред природата на символистичния език 
дотук ни бе нужна като подстъп към една следваща – последна и крайна – 
фаза на анихилиране на външната реалност едновременно в рамките на лири-
ческия сюжет и в акта на неговата артикулация, в модуса на езика.

В развитието на българския символизъм процесът на „скриване“, 
загуба на реалността в Езика достига крайната си форма в поезията на къс-
ния Траянов. А книгата „Пантеон“ бележи абсолютния, символичния край 
на този процес тъкмо защото по самата си концепция тя предполага мно-
го силен, ясноизразен план на референциалност – наличие на една „външ-
на“, обективно налична сфера, едновременно историческа и абсолютна. А 
именно разгръщане на човешкия дух, персонифициран от свои конкретни 
носители, „исторически фигури“ и творци, концентриран израз на Абсо-
лютния Дух на историята, както е мислена тя от модерната епоха (Хегел). 
Или казано в романтически ключ – от своите гении (Карлайл). 

„Пантеон“ не само е хронологически последната книга на Траянов.50 
Тя е последна и в абсолютен, поетологически смисъл, като завършваща про-
цеса на езиковизация, т. е. на „скриване“ на реалността, който неговата пое-
зия последователно извървява в своя развой.

Книгата „Пантеон“ приключва едновременно и двата основни сю-
жета, присъщи на Траяновата поезия. От една страна, тя се явява продълже-
ние и довеждане докрай на онази есенциализация на актуалната, собствено 
политическа проекция на историята в колективния (национален) „дух на 

50 Като том трети, тя концептуално завършва автоканоничния тритомник, макар да 
излиза по-рано от втория том „Земя и дух“, който представлява редакция на по-ранни 
книги, докато стихотворенията в „Пантеон“ са създавани именно с оглед на концептуалната 
идея за тази книга. Те са публикувани в печата между 1924 и 1934 г., т. е. веднага след 
излизането на „Песен на песните“. За пръв път поетът публично оповестява, че работи 
по книгата „Пантеон“ през 1932 г. в интервю за в. „Литературен глас“ (БАЛАБАНОВА, 
В., цит. съч., с. 153), но още през 1929 г. Вл. Русалиев е отбелязал това в дневника си (с 
дата 20 май – цит. съч., с. 76). Тази предистория на книгата е проследена от Петър Велчев 
(ВЕЛЧЕВ, П. Книгата „Пантеон“ – един културно-исторически синтез. – В: Теодор Траянов 
и неговата епоха, с. 244).



164

Историята“, чието развитие до този момент е по линията „Български бала-
ди“ – „Песен на песните“. Краен, концентриран израз на този сюжет сам по 
себе си е книгата „Земя и дух“, вторият том от автоканоничния тритомник. 
В „Пантеон“ националният дух е универсализиран, разтворен в поредица 
концентрични кръгове: общославянския, европейския („западния строител-
ски дух, с неговото Хамлетовското-Донкихотско-Фаустовско-Манфредов-
ско начало“51), а оттам световния. 

От друга страна, книгата „Пантеон“ разгръща, макар и скрито, но за-
това пък докрай, in extremis, и другия основен сюжет в Траяновата поети-
ка – за индивидуалния лирически Аз от „Освободения човек“, първият том 
от тритомника. Той се съединява с първия, националния, и същевременно в 
акта на това съединяване се универсализира в духа на немския философски 
идеализъм, на Хегеловата идея за единичното като всеобщо и всеобщото като 
единично („Ich, das Wir, und Wir, das Ich ist“52). Романтически, демоничен по 
природата си, този Аз в „Пантеон“ се слива с един универсален, общочовеш-
ки творчески Дух/гений, който има обективациите си в поредица творчески 
фигури, гении на човечеството, в „търсене на универсалната синтетична лич-
ност“, при което творческото начало е неотделимо от героичното в най-широ-
кото, национално-колективното значение на понятието („расовата орфичност 
и необятност на магичния славянски гений, с неговата млада героичност в 
разните народностни прояви“). Дори неперсонифицираните типови фигури, 
чиито възслави съставляват композиционно необособения първи дял на кни-
гата (Поета, Мечоносеца, Венценосеца, Апостола, Свободния, Победителя, 
Младия, Витяза, Родосъздателя, Неспокойния), са само отделни черти на общ 
архетип – Героя. Налице е, тоест, пределна универсализация на човешкия дух, 
която – напълно в духа на Романтизма – пророчески води напред-и-нагоре 
към абсолютното Бъдеще на Човечеството, и същевременно „се връща“ на-
зад, към монументалния универсализъм на мита, където всички сфери, дори 
човешкото и божественото, са единна цялост, имаща своето върхово прояв-
ление в титаничното усилие – подвиг или саможертва – на Героя, например 
Прометей или Христос. – Герой, чиято модерна, постромантична проекция се 
явява фигурата на Поета, включително и като свръхедра стилизация на кон-
кретния поетов/лирически Аз – онзи, който скрито присъства и в книгата 
„Пантеон“, напълно разтворен в нейната поетическа материя, едновременно 
като лирически модус, като възпяващ глас/дискурс, но и като обратна, скри-
та проекция на номиналните, собствено епически – или лиро-епически – ге-

51 В Послеслова към кн. „Пантеон“ (София: Стоян Атанасов, 1934, с. 156). И още: „В 
тържеството на европейската култура гласът на славянското сърдце ще трябва да зазвучи 
още по-силно и предопределено, като най-братски призив. Това велико славянско сърдце е 
туптяло, с историческа значимост, и у нас българите, не само при епохалното родоначалие 
на славянската писменост и на богомилството, а и в богатирските непреклонни натури на 
нашето възраждание“ (пак там).

52 Вж.: ХЕГЕЛ, Г. В. Ф. Феноменология на духа. София: Наука и изкуство, 1969, с. 166–167.



165

рои на книгата: „герои“ не само в литературния, но и в митологично-истори-
ческия смисъл на думата – като „хероси“.

Но в собствената онтогенеза на Траяновата поезия, на саморазвитие-
то на езика ѝ, този Герой-Поет пази в родословието си – чрез фигурата на 
Демона от „Песен на песните“ – и гените на мъжкия звяр от книгата „Regina 
mortua“, описан от Бенароя в ницшеански маниер („Но поетът – силният чо-
век – не държи и по никакъв начин не иска да държи сметка за общоприетия 
морал, и със силата на първичното, с еруптивността на своя темперамент 
дава израз на безумното вилнеене на звяра у човека“53).

Колективният герой на „Пантеон“ е архетипов. Това е силно монумен-
тализираният, абсолютен или близък до абсолютното човешки дух-Geist 
едновременно във вътрешния мащаб на лирическия Аз и във външната си 
проекция в мащаба на историята като саморазгръщане на човешкия Дух в 
нея в лицето на отделни негови персонални проявления – гениите на духа, 
които в своята духовна абстракция са само проекции на Абсолютния Дух, 
изгубили психобиографичната си, собствено историческа определеност. В 
модуса на тази пределна абстракция, като проекции на Абсолютния (човеш-
ки) Дух, всички те се сливат помежду си и в същото време се явяват проекции 
на собствения (квазипоетов) лирически Аз, сам той абстрахиран и уедрен до 
степен на крайна психобиографична неразпознаваемост, до пълна загуба на 
психобиографична определеност – онова, което наричаме загуба в езика).

Единичният Аз-субект е едновременно уголемен в гигантски мащаб – 
в мащаба на Историята – и абстрахиран в архетипа, изгубен.

Но има и един втори, паралелен процес на загуба – в перформативния акт 
на самата артикулация и в абстрактната материя на Езика като неин инструмент.

15. И така, защо смятаме, че самозатварянето на „езика-Траянов“ в 
собствената му езикова структура, без референциални пробиви навън (освен 
дотолкова, доколкото позволява музикалната природа на този език), достига 
крайната си фаза, non plus ultra, в книгата „Пантеон“? – Отговорът: защото 
тъкмо в тази книга това се разкрива по краен, абсолютен начин едновремен-
но в езика и в сюжета, доколкото самата концепция на книгата като „про-
ект“ (именно като книга) предполага уникалност на референциалния план, 
отвореност към една външна реалност – българската и световната История, 
есенциализирана като „дух“ (Geist) в лицето на отделни творчески фигури, 
върхови персонификации на този дух. 

В акта на реализацията си обаче „проектът“ саботира тази външна 
реалност, най-напред в сюжетен план. Тенденциозно са игнорирани вся-
какви разграничения – както „хоризонтални“, междунационални, културни, 
така и „вертикални“, между епохите, но също между реалния план на ис-
торията и метафоричния план на митологията: Спартак и Ботев, Байрон и 

53 БЕНАРОЯ, М. Цит. съч., с. 45.



166

Франсоа Вийон са един до друг, в един ред, заедно с Прометей, Сатаната, 
Нарцис, Мадоната, Ленора; Вазов е до Хьолдерлин, Рембо – до Некрасов, 
Осиан – до Илия Иванов-Черен, Лермонтов – до Уитман. 

Всяка „историческа“ референциалност е претопена до неразличи-
мост в акта на езиковата си артикулация – зад имената не стои никаква Ис-
тория, епоха, култура, лична биография. Името (в различните посвещения) 
не реферира нищо отвъд самото себе си. Вместо да е знак на определена 
биографична или историческа първореалност, самото то често е такава 
първореалност, като е подложено на метафорично удвояване-заглъхване 
в определена митологична фигура – културен знак (Лермонтов–Прометей, 
Бодлер–Сатана, Маларме–Нарцис или Ботев–Спартак). Властва самият 
Език. Извън езика не стои никаква История. 

Налице е деконтекстуализирана редоположеност на имена от раз-
лични епохи и националности. Тя е постигната чрез максимална абстракция 
на представящия ги език, изличаващ всякакви частни отлики помежду им, 
които да ги характеризират по определен начин, като част от определени 
външни (собствено исторически, национални, биографични и дори мен-
тални/психологически контексти). – Такова е всеобщото възражение, което 
книгата „Пантеон” предизвиква сред читатели и критици – неразпознава-
емостта на съставляващите я портрети до степен, че евентуална размяна 
на посвещенията с нищо не би повлияла върху възприемането на самите 
творби, на представяните от тях герои. Впрочем постоянната смяна на пос-
вещенията, пренасянето им от едно стихотворение към друго, е част от са-
мата работа върху книгата. Отново според свидетелствата на Вл. Русалиев 
„Лейлюлим“, един от шедьоврите в сбирката, първоначално е посветено на 
Сведенборг, а в окончателния вариант е „в памет на викинга Алмквист“; 
„много си приличат“ в поетовите представи също Пушкин и Андре Шение; 
стихотворението „Спартак“ е препосветено на Христо Ботев, „защото Ботев 
е брат на Спартак“.54 Очевидно в съзнанието си поетът оперира с най-едри 
архетипови структури, в които определена „функция“ (по Проп) може да 
бъде олицетворена от различни конкретни, собствено „исторически“, герои 
от различни националности и различни епохи, ситуирани в различни ис-
торически контексти. А с това – в параметрите на самия език – е доведен 
докрай музикалният принцип. Така персоналните посвещения на отделните 
стихотворения изпълняват роля, близка до тази на задължителните синоп-
сиси в операта, набавящи „външния“ сюжет (незначителен сам по себе си), 
които са безусловно необходими за адекватно „разчитане” на казаното от 
музикалния език: една и съща музикална творба, например драматичната 
Девета симфония на Бетовен, би могла да има за референт както една ре-
волюция, така и едно любовно чувство и само съпровождащият синопсис е 
този, който би могъл да ни даде „правилния“ код за разчитане на смисъла, 

54 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 89–90, 87, 86.



167

доколкото такъв изобщо съществува (а истината е, че не съществува – не 
само в музиката, но изобщо в изкуството).55

Максималното реализиране на този принцип става в книгата „Пантеон“, 
която по замисъла и структурата си е епическа и одическа, близо до „Епопея на 
забравените“ например (сбирка „възпевателни поеми“, по собственото му жа-
нрово определение56). Тя е лирическа, но в един специфичен смисъл, доколкото 
тук поетовият Аз присъства само като отношение към една собствено епическа 
героика, без сам да е обект на лирически изказ. Отсъства онази самонасоченост 
на изказа, която отъждествява субект и обект в „чистата“ лирика. 

16. Можем да предположим, че в съзнанието на поета съществува 
смислово-генетична свързаност на книгата „Пантеон“ с предхождащата я 
„Песен на песните“, включително и през свързващия фокус на „Епопея на 
забравените“ – като концентриран израз на националния дух, който в „Пе-
сен на песните“ все още не е персонифициран в отделни творчески фигури, 
негови индивидуални изразители, а е в общото, „колективното“ си състоя-
ние в лицето, или по-точно в гласа на единичния поетов Аз, уголемен в 
пределен мащаб (отново в признание пред Вл. Русалиев: „Тази книга [„Пе-
сен на песните“] е песента на историческия творчески дух, специфициран в 
нашия национален дух. Тя е заветът към идващите поколения“57).

Имаме основания да смятаме, че в основата на книгата „Пантеон“ 
стои новозаветният сотериологичен код, доколкото намерението на поета е 
за създаване поредица образи на „световни поети – гении изкупители“58. Така 
можем да възстановим първоначалната идея като секуларна множествена 
версия на сотериологичния архетип (Христос): творческият индивидуален 
гений като изкупител на „соматичното“ колективно битие на човечеството в 
Историята. При което обаче – една стъпка по-нататък – се разпознава разде-
ляне между политическата история като „външното“ битие на световноисто-
рическия човек във вид на колективен индивид и индивидуалните творчески 
„гении“ като морално-духовно метасъзнание на това политическо „тяло“ – 
като негови висши индивидуални репрезентации (еманации в смисъла на Гео 
Милев). (Същият новозаветен код, но в строго национален мащаб, в „све-
щената история“ на националното колективно битие, работи в най-сърце-
винните пластове и на Вазовата „Епопея на забравените“.) От друга страна, 

55 Докато самият Бетовен посвещава своята Трета („Героична“) симфония за Наполеон, 
то век по-късно Гьобелс и Фуртвенглер ще видят в нея – точно обратното – израз на 
величието на немския народ и немския дух (ГЕК, М. Бетховен. София: Жануа’98, 2022, 
с. 28). Известен е и спорът дали финалът  на Седма („Ленинградска“) симфония на 
Шостакович е възхвала на Сталин или не. – Но такива спорове биха се отнасяли само до 
намеренията на композитора, не да езика на самата музика, който „казва“ всичко с еднакво 
основание.

56 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 79 (14 юни 1926).
57 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 82 (6 юни 1929).
58 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 73–74.



168

между дълбинните митосъздаващи, сугестивно-ирационални енергии на по-
етическото слово и самия героичен живот-мит не съществува строга граница 
(„Човек не знае кое е по-великото – дали смъртта на Ботев сред Врачанския 
балкан, или саможертвеният му пример – при най-страшни обстоятелства да 
пее песни и да стане отправна точка на цялата българска поезия“59).

В модерната епоха фигурата на политическия водач (на героя в не-
говия чист вид, като ἥρως, heros) е изместена от тази на поета – проекция на 
древния аед или жрец, носител на словото, обладаващо сакрална перформа-
тивна енергия (т. е. сила да произвежда реалност). И същевременно Поетът 
в модерната епоха е аналог-заместител на Героя. Но фигурата на поета, за 
разлика от тази на героя, е двумодална – освен като „външен“ сюжет, тя не-
изменно присъства и иманентно в творбата, като „глас“, чиято материална, 
структурна видимост е езикът на творбата. Самият поет-автор се слива с ге-
роите си, „влиза“, така да се каже, вътре в художественото пространство на 
собствената си книга (сам Траянов вижда своята „Балада за неблагословения 
син“ от „Освободеният човек“ като израз на „трагедията и на Ботева, и на 
Яворов, и моята трагедия“60 – своеобразен анонс към „Пантеон“), което не е 
нескромност, а същностна черта на поетическия език, силно индивидуален, 
личен и едновременно с това дълбинно колективен, израз на дълбоки колек-
тивни енергии; затова строго „личното“, индивидуалното, изповедното в него 
лесно се слива с архетипа (така фигурата на сюжетния „външен“ исторически 
герой Хаджи Димитър в Ботевата балада се слива с тази на самия поет).

17. Извън асиметричното родство с „Епопея на забравените“, по-
добни „портретни галерии“ като структуриращ принцип не са изключе-
ние нито в българската, нито в световната поезия61, най-често във вид на 
подвижни, нетрайни цикли ad hoc (един случаен пример сред многото: 
цикълът „Почти епитафия“ в автоантологичната книга на Иван Цанев 
„Седмоднев“, 1987), но също и на цели, пространно промислени кни-
ги-проекти от рода на Траяновата (например „Медальони“ на Игор Се-
верянин, 193462). Диапазонът на модела е широк – от патетично-пиететна 
възхвала на делата на „великите“ исторически деятели и творци, световни 
и национални, до интимен диалог със съмишленици и приятели. Но при 

59 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 79.
60 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 82. Първата самостоятелна публикация на цикъла (без 

посл. стихотв. „Старобългарски псалом“) е в сп. „Везни“, ІІІ, № 11 (24 дек. 1921).
61 Дори да изключим най-строгите параметри на модела, например добре известните 

цикли на Рунеберг и Юго, използвани като образец от Вазов, или ясно структурирани 
цикли-книги на Ив. Динков (1963) и Хр. Банковски (1971), за които самата „Епопея на 
забравените“ е възможен образец.

62 Последният „портрет“ в книгата е на Хр. Ботев, написан при посещението на 
Северянин в София в края на 1933 г. (Вж.: ЕВТИМОВА, Р. Портрети с думи, или няколко 
„медальона“ на Игор Северянин. – В: Р. ЕВТИМОВА. Рецепции и рефлексии (Руска 
литература ХХ век). София: УИ „Св. Климент Охридски“, 2019, с. 94).



169

всички случаи ударението, предположено от вътрешния смисъл на самия 
модел, доминиран от портрета, е върху уникалното, индивидуално харак-
терното. – Точно то е силно, тенденциозно изличавано у Траянов. И това – 
да подчертаем очевидното – не е израз на творческа недостатъчност, а 
рационално избрана и последователно отстоявана стратегия, основана в 
дълбоката си структурна същност на музикалния принцип в езика, на на-
чина, по който езикът на музиката функционира.

Тук поезията, оставайки в собствените си граници, се е доближила 
максимално до абсолютната символизация на симфоничния език, който не е 
ареференциален, но неговата референциалност работи на друг принцип – тя 
е немиметична, сугестивна; такава е дори когато „цитира“ относително раз-
познаваеми късове от реалността, както обича да прави бароковата музика, 
но и след това (например Хайдн в „Часовникът“, Бетовеновата Пета симфо-
ния или речитативите на басите в четвъртата част на Девета).

В своята структурна концептуалност и в езиково-артикулационна-
та си реализация книгата „Пантеон“, изградена от кратки лирически пое-
ми-оди, може да бъде определена като лироепос.

Предпоставена е външна референциална основа – историческа, кул-
турна, биографична, към която активно е насочен лирическият изказ. Но в 
акта на изказа тази външна основа е суспендирана, потискана, разтваряна 
в езика до пълна ареференциалност, на каквато само езикът на музиката е 
способен сред времевите изкуства. – Иначе казано, епическият компонент е 
погълнат от лирическия, най-близък до езика на музиката; при което обаче 
лирическото иманентно, в собствените си езикови параметри, се трансфор-
мира в посока към реторичното, а то – към граматическото.

18. В зрялата поезия на Траянов човешкото във всичките си измере-
ния е подложено на последователна, ескалираща монументализация. Власт-
ва една питагорейска стилизация в кристални схеми, по-близки до пределно 
абстрактния език на музиката или математиката, отколкото до „живата“ ре-
ференциална реч, част от природната материалност, включително и във вид 
на определена история, на събитийна референциалност. 

Книгата „Пантеон“ кулминира и завършва този процес. Всяка ре-
ференциална определеност – от биографично-исторически, биографичен 
и дори психологически характер – е последователно елиминирана, стили-
зирана, àко и на сюжетно равнище концептуално да се предполага разказ 
на конкретни, номинално персонифицирани биографични сюжети, а чрез 
тях – и „частни“ национални истории, персонифицирани от тях. Всичко 
това присъства в един абстрахиран, музикално „снет“, така да се каже, 
начин. Тук повече от всякога поетическият език на Траянов се е отдалечил 
от литературния и се е доближил до този на музиката, който за да „каже“ 
нещо или да го „покаже“, не е нужно да го имитира, както правят литера-
турата или живописта.



170

Оставени са ни свидетелства за това как късният Траянов непрестанно 
кара приятелите си да му четат на глас собствената му поезия, за да я слушал как 
звучи63, т. е. самият той я е възприемал като музика, като чист, надмогнал ре-
ференциалните си качества език/реч/разказ. Още по-важно е едно свидетелство 
в дневника на Дора Дюстабанова – че докато работел над книгата „Пантеон“, 
Траянов всеки ден отивал в дома на Моис Бенароя, който имал грамофон, за да 
слуша Вагнеровата „Валкюра“. Другояче не би могло и да бъде, простосърдеч-
но коментира Д. Д., защото „в новите работи на Тодора като че ли звучат само 
фанфари и тромпети“64. Всъщност влюбената Д. Д. само повтаря един locus 
communis в „колективния език” на кръга „Хиперион“ за Траяновата поезия.

Именно книгата „Пантеон“ бележи предела на музикализация, т. 
е. на музикално абстрахиране на езика на българския символизъм. Това 
става по траектория, осъществяваща двоен преход от символистично към 
романтическо и от романтическо към символистично. А именно музикал-
ността, разбирана в духа на Немския романтизъм и на немския философски 
идеализъм – като „студена“, т. е. дехуманизирана по един тотален начин, 
кристална езикова структура. Не като мелодичност (песенност) на фразата, 
чийто ненадминат образец е Лилиевата поезия, обичайно смятана за връх 
в „музикализацията“ на българския символизъм и на българската поезия 
изобщо. Аналогията по контраст е извънредно продуктивна. Макар и ока-
чествена като „мъртва“ в една прочута статия, поезията на Лилиев в модуса 
на собствения си език е много „топла“, органична, близко до природата в 
най-първичния – образен – смисъл; тя е веществено конкретна, зрима, наси-
тена с цветове и звуци, макар и неинтензивни, приглушени („всяка капчица 
роса / отразява ведросини, / ведросини небеса“, „Тихият пролетен дъжд / 
звънна над моята стряха...“). Тя е не по-малко и „човешка“, не само заради 
ясно долавящото се човешко присъствие сред природата („с тихия пролетен 
дъжд / колко надежди изтляха“), а защото самата природа е само „образ“, 
отражение на една определена, разпознаваема душа – поетовата. Лилиева-
та поезия е конфесионално „стоплена“, зад нейния лирически Аз лесно се 
разпознава „душата“ на самия поет (включително и скандалното „призна-
ние“ за „ужаса да бъдеш девствен“). Светлата есенна меланхолност (Ив. 
Радославов) на тази поезия не само отразява, изразява поетовата „душа“, 
но свързването е и пряко, номинално (макар и във вид на генерично „ти“): 
„Какво ти слушаш, Николай, / сред тия есенни ридания...“.65 – Нищо подоб-

63 Ако отново  се ограничим само в свидетелските показания на Вл. Русалиев, надеждни 
поради своята опора върху дневникови записки: „Ти – каза той, – Дора [Дюстабанова] и 
Кисимов много хубаво четете и в тия минути аз разбирам какво съм написал“ (20 май 1929, с. 
78); „Знаеш ли защо те повиках? Да ми прочетеш „Романтични песни” в новата преработка“ 
(21 юни 1938, с. 95); „Искам утре да дойдеш към два часа и петнадесет минути в квартирата 
ми. Искам да прочетеш най-новите ми балади“ (31 окт. 1940, с. 96).

64 ДЮСТАБАНОВА, Д. Венчани духовно. София: УИ „Св. Климент Охридски“, 2000, с. 
60 (7 септ. 1937).

65 РАДОСЛАВОВ, Ив. Цит. съч., с. 217.



171

но у Траяновата – там властва „студена“, геометризирана структура: предел-
но стилизиран, езикът не отпраща към никаква реалност отвъд себе си, дори 
към определена „душа“; самата музикалност е една математическа структу-
ра. Траянов не може да бъде „открит“ по никакъв начин в своята поезия, не 
само номинално, но и във вид на небулозно разтворена в нея „душа“.

В музикалния ключ, диференциален маркер на модерната символис-
тична поезия (Верлен, Рембо, Маларме), лириката на Лилиев, казано с щипка 
сол, е от латинско-медитерански тип – типът на италианското bel canto (во-
кално-изпълнителски стил, изискващ „лекота и приятност в звученето, плав-
ност на мелодическата линия, изящност и съвършенство на музикалната ор-
наментика“, както гласи популярното речниково определение66). Всички тези 
качества поезията на Лилиев притежава до съвършенство. Тъкмо поради това 
тя е близо до човешката органика: „инструмент“ е човешкият глас, който е 
непосредствено свързан с човешкото тяло и в отделеността си от него продъл-
жава да съдържа, в музикално „снет“ вид, неговата материалност. – Или както 
бе казано, поезията на Лилиев е музикална в своята песенност, като мелос. 

От съвършено друг тип е музикалността на късната поезия на Тра-
янов, когато поетиката му е постигнала завършения си вид – тя е от немски, 
симфоничен тип. Музикалността тук не е мелос, не е „песенност“, глас, от-
делящ се от човешкото тяло, а хармонична, математически изградена струк-
тура – студеният математически logos на модерния атонализъм. Тя е напълно 
дехуманизирана не в сантименталния, а в един технически смисъл на поня-
тието: човешкото като „външна“ природа, която подлежи на референция с 
езика на изкуството, символен в собствената си същност. Поезия, сведена до 
езикова структура, която е изличила ако не напълно, то до възможния предел, 
който самият език позволява, миметичните си претенции към „външната“ 
(извънезикова, извънартикулационна) реалност във всичките ѝ проявления: 
конфесионални по отношение на психо-биографичния лирически (поетов) 
Аз, описателно-разказвателни по отношение на природната материалност. 
Но също и по отношение на Историята, национална или „световна“, разби-
рана като определена, собствено политическа събитийност, но и като „дух“, 
персонифициран от определени („исторически“) личности-творци.

При целия си видим, понякога и тематично заявен романтизъм, Траяно-
вата поезия е антиромантическа в езика си; тя е модерна, не сантиментална. Е 
поезия на мозъка, не на сърцето; на разума, не на чувствата. Тя е по-абстрактна 
от хулиганските елегии на Марангозов, защото от нея е прокуден всякакъв „ре-
ален“, чувствено изразим „аз“ („вътрешен“ или „външен“, поетов или чужд), 
докато музикалният компонент в езика е запазен и дори фундаментализаран.

В своя концептуално завършен вид поезията на Траянов бележи абсо-
лютния предел в езика – или езиковата самоартикулация – на българския модер-
низъм, ако под „модерно“ разбираме онзи принцип на математизация, който се 

66 Речник на чуждите думи в българския език. БАН, Институт за български език. София: 
Издателство на Българската академия на науките, 1993, с. 131.



172

налага след Декарт. Или пък питагорейско „завръщане“ към платонисткия прио-
ритет на ума νόоς над εικαςία, над подражанието, уподобяването, изобразяването.

 
19. И така, в „Пантеон“ всяка „историческа“ референциалност е претопена 

до неразличимост в акта на артикулация – зад имената не стои никаква епоха, кул-
тура, лична биография. Самият Език е този, който властва. Името (в отделните пос-
вещения) не реферира нищо отвъд самото себе си. Извън езика не стои История.

Затова именно в късната поезия на Траянов – тежка и монолитна, гранито-
подобна, подобна на мраморен монумент, отлята от бронз (обичайните определе-
ния за нея) – музикализацията на символистичния език е постигнала своя предел, а 
не в ефирната, лекокрила, пеперудена, органично „жива“ лирика на Лилиев.

Но това, което Траянов прави в „Пантеон“ по отношение на своите 
„епически“ герои, преди това е направил по отношение на самия себе си – 
на собствения си „лирически Аз“. Траянов изобщо е най-малко разпознава-
емият в езика на поезията си български поет. 

Траянов целенасочено върви към концептуално „окрупняване“ (М. 
Неделчев), към синтез на творческото си дело в цялостен философско-поети-
чески „проект“, при това в крайност, каквато нито един друг подобен опит в 
българската поезия не притежава – нито Яворовата автоантология от 1910 г., 
нито Пенчо-Славейковите автоантологийни жестове на жанрово-дискурсивно 
окрупняване през 1906 („Сън за щастие“), 1907 („Епически песни“) и 1910 г. 
(„На Острова на блажените“), а още по-малко Лилиевите „Стихотворения“ от 
1932 г.67 В разговор с Вл. Русалиев от 15 май 1930 г. поетът сам определя свои-
те зрели книги като части от обща цялост: „Български балади“ са българската 
историческа съдба, „Романтични песни“ са българският мит, „Песен на песни-
те“ – колективният български дух, а „Пантеон“ ще е последният том от този 
„проект“, след който не би могло да бъде прибавено нищо повече („Няма вече 
накъде. Аз излязох на моя връх. Казах това, за което бях извикан на земята“68).

Още по-уникален е Траяновият тритомник в друго отношение: освен есен-
циална редукция на цялото творческо дело, той същевременно е и радикален акт на 
пренаписването му. Елемент от това пренаписване е целенасоченото му „умъртвя-
ване“, т. е. изличаване на „живия живот“ – личен, „вътрешен“, и „външен“, колек-
тивно-национален, исторически. Стилизирането му в Езика, доведен до предела си, 
до границата, отвъд която словото преминава в музикална абстракция.

Но този финален стилизиращ жест е адресиран не само към собстве-
ното поетическо дело, но и към „големия разказ“ на българската поезия. И то 

67 Друг такъв силен жест в българската поезия е томът „Стихотворения“ на Разцветников 
от 1942 г.

68 РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 84–85. Изненадващо поетът допуска оттук насетне 
възможност единствено в смяна на жанровия дискурс – преход към по-обективистичния 
изказ на романа („Може би някога ще напиша един роман“), подобно на Яворов, който 
също, достигнал крайния синтетизъм на езика в „Безсъници“ и „Прозрения“, преминава 
към противоположния, пределно обективистичен език на драмата.



173

българската поезия, разбирана дълбоко, като есенциален израз на колектив-
ния (племенен) „български дух“, както самият Траянов постоянно използва 
това понятие в маниера на самата епоха на 30-те. – Поезията като онзи мощен, 
дълбинно-митологичен език на „българското“, за чийто най-силен изразител, 
след Ботев и Яворов, Траянов без излишна скромност смята себе си (вклю-
чително и в разработването на неговия „инструмент“ – поетическия език69).

Дори да не сме съвсем убедени в основателността на подобни пре-
тенции, можем да се съгласим, че това, което без съмнение се постига, е 
краят на българския символизъм. – Неговият край, разбиран не толкова в 
линеен, литературноисторически смисъл, като етап в българската поезия. 
А в един абсолютен смисъл на „край“ – като довеждане на херметизма на 
символистичния език до възможния предел, non plus ultra.

ЛИТЕРАТУРА
АНТОВ, П. Яворов–Ботев: модернизъм и мит. Атавистичната памет 

на езика. София: Просвета, 2009. [ANTOV, P. Yavorov–Botrv: modernizam i mit. 
Atavistichnata pamet na ezika. Sofia: Prosveta, 2009.]

АРНАУДОВ, М. Към психографията на П. К. Яворов.София: Държав-
на печатница, 1916. [ARNAUDOV, M. Kam psihografiyata na P. K. Yavorov. Sofia: 
Darzhavna pechatnitsa, 1916.]

БАЛАБАНОВА, В. Теодор Траянов. София: Наука и изкуство, 1980. 
[BALABANOVA, V.  Teodor Trayanov. Sofia: Nauka i izkustvo, 1980.]

БЕНАРОЯ, М. Теодор Траянов и неговият мир. София: Книгоиздател-
ство Хиперион, 1926. [BENAROYA, M. Teodor Trayanov i negoviyat mir. Sofia: 
Knigoizdatestvo Hiprion, 1926.]

ВЕЛИЧКОВ, К. Т. Траянов. – В: К. ВЕЛИЧКОВ. Пълно събрание на съчи-
ненията на Константин Величков. Т. VIII. Български писатели. Под редакцията на 
Ив. Вазова. София: Ст. Атанасов, 1914, с. 221–226. [VELICHKOV, K. T. Trayanov. – 
V: K.VELICHKOV. Palno sabranie na sachineniyata na Konstantin Velichkov. T. VIII. 
Balgarski pisateli. Pod redaktsiyata na Iv. Vazova. Sofia: St. Atanasov, 1914, s. 221–226.]

ВЕЛЧЕВ, П. Книгата „Пантеон“ – един културно-исторически синтез. – 
В: Теодор Траянов и неговата епоха. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 242–248. 
[VELCHEV, P. Knigata “Panteon” – edin kulturno-istoricheski sintez. – V: Teodor 
Trayanov i negovata epoha. Sofia: Boyan Penev, 2008, s. 242–248.]

ГЕК, М. Бетховен. Прев. М. Мавродиева-Ридл. София: Жануа’98, 2022. 
[GEK, M. Bethoven. Prev. M. Mavrodieva-Ridl. Sofia: Zhanua’98, 2022.]: 

ГЕНAДИЕВ, П. Кратки характеристики и спомени за художниците-съ-
трудници в списанието ми „Художник“. Спомени и факти за създаването и разпрос-
транението на литературно-художественото списание „Художник“ (1905–1909). 
София: б. и., 2016. [GENADIEV, P. Kratki harakteristiki i spomeni za hudozhnitsite-

69 „Преди двадесет и пет години се пишеше на недостатъчно разработен език. Едва 
Пенчо Славейков и Яворов и след тях аз се домогвахме до това, което вие [т. е. по-младите 
поети] имате наготово“ (РУСАЛИЕВ, Вл. Цит. съч., с. 75).



174

satrudnitsi v spisanieto mi “Hudozhnik”. Spоmeni i fakti za sazdavaneto i razprostranenieto 
na literturno-hudozhestvenoto spisanie “Hudozhnik” (1905–1909). Sofia: b. i., 2016.]

ДАКОВА, Б. Неантологичният Траянов. – В: Теодор Траянов и неговата 
епоха. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 151–162. [DAKOVA, B. Neantologizhniyat 
Trayanov. – V: Teodor Trayanov i negovata epoha. Sofia: Boyan Penev, 2008, s. 151–162.]

ДАЧЕВ, М. Слово и образ. София: НБУ, 2003. [DACHEV, M. Slovo i obraz. 
Sofia: NBU, 2003.]

ДЮСТАБАНОВА, Д. Венчани духовно. София: УИ „Св. Климент Охридски“, 
2000. [DYUSTABANOVA, D. Venchani duhovno. Sofia: UI “Sv. Kliment Ohridski”, 2000.]

ЕВТИМОВА, Р. Портрети с думи, или няколко „медальона“ на Игор Се-
верянин. – В: Р. ЕВТИМОВА. Рецeпции и рефлексии (Руска литература ХХ век). 
София: УИ „Св. Климент Охридски“, 2019, с. 91–105. [EVTIMOVA, R.  Portreti s 
dumi, ili nyakolko “medalyona” na Igor Severyanin. – V: R. EVTIMOVA. Retsepsii i 
refleksii (Ruska literature XX vek). Sofia: UI “Sv. Kliment Ohridski”, 2019, s. 91–105.]

КОЙРЕ, Ал. Галилей и Платон. – В: Ал. КОЙРЕ. Очерки истории фило-
софской мысли. Прев. Я. А. Ляткер. Москва: Прогресс, 1985, с. 128–153. [KOYRE, 
A. Galiley i Platon. – V: A. KOYRE. Ocherki istorii filosofskoy mysli. Prev. Ya. A. 
Lyatker. Moskva: Progress, 1985, s. 128–153.]

КОЛИНГУД, Р. Дж. Принципи на изкуството. Прев. Хр. Карагьозов. Б. м.: 
Канев мюзик, б. г. [KOLINGUD, R. D. Printsipi na izkustvoto. Prev. Hr. Karagyozov. 
B. m.: Kanev myuzik, b. g.]

КРЕМЕН, М. Романът на Яворов. Т. 1. София: Български писател, 1959. 
[KREMEN, M. Romanat na Yavorov. Т. 1. Sofia: Balgarski pisatel, 1959.]

КУНДЕРА, М. Завети и предателства. Прев. Р. Ташева. София: Колибри, 
2011. [KUNDERA, M. Zaveti i predatelstva. Prev. R. Tasheva. Sofia: Kolibri, 2011.]

МЛАДЕНОВ, Ив. Теодор Траянов в рзвитието на българския символизъм. 
София: АИ „Проф. Марин Дринов“, 1997. [ MLADENOV. Iv. Teodor Trayanov v 
razvitieto na balgarskiya simvolizam. Sofia: AI “Prof. Marin Drinov”, 1997.]

НАТЕВ, Ат. Подстъпи към теория на драмата. София: Наука и изкуство, 
1972. [NATEV, At. Podstapi kam teoriya na dramata. Sofia: Nauka i izkustvo, 1972.]

НЕДЕЛЧЕВ, М. Траянов срещу предходните литературни митове, срещу 
мита Яворов. – В: М. НЕДЕЛЧЕВ. Социални стилове, критически сюжети. София: 
Български писател, 1987, с. 140–159. [NEDELCHEV, M. Trayanov sreshtu predhodnite 
literaturni mitove, sreshtu mira Yavorov. – V: M. NEDELCHEV. Sotsialni stilove, 
kriticheski syuzheti. Sofia: Blgarski pisatel, 1987, s. 140–159.]

РАДОСАВОВ, Ив. Българска литература (1880–1930). София: Ст. Атанасов, 
[1935]. [RADOSLAVOV, I. Balgarska literatura (1880–1930). Sofia: St. Atanasov, [1935].]

РЕЧНИК на чуждите думи в българския език. (Второ фототипно издание.) 
БАН, Институт за български език. София: Издателство на Българската академия на нау-
ките, 1993. [RECHNIK na chuzhdite dumi v balgarskiya ezik. (Vtoro fototipno izdanie.) BAN, 
Institut za balgarski ezik. Sofia: Izdatelstvo na Balgarskata akademiya na naukite, 1993.]

РУСАЛИЕВ, Вл. Мемоари. София: Български писател, 1977. [RUSALIEV, 
Vl. Memoari. Sofia: Balgarski pisatel, 1977.]



175

РУСЕВ, Р. Траяновата „Песен на песните“ и поезията на руските младо-
символисти: интертекстуални диалози. – В: Теодор Траянов и неговата епоха. Со-
фия: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 36–47. [RUSEV, R. Trayanovata “Pesen na pesnite” 
i poeziyata na ruskite mladosimvolisti: intertekstualni dialozi. – V: Teodor Trayanov i 
negovata epoha. Sofia: Boyan Penev, 2008, s. 36–47.]

СТОИЛОВА-НАЙДЕНОВА, Г. Пътят към драмата. София: Наука и изкуство, 
1962. [STOILOVA-NAYDENOVA, G. Patyat kam dramata. Sofia: Nauka i izkustvo, 1962.]

ХЕГЕЛ, Г. В. Ф. Феноменология на духа. Прев. Г. Дончев. София: Наука и 
изкуство, 1969. [HEGEL, G. V. F. Fenomenologiya na duha. Prev. G. Donchev. Sofia: 
Nauka i izkustvo, 1962.]

ШАЛДА, Фр. Импрeсиоизмът: развитие, резултати и наследници. – В: 
Фр. Кс. ШАЛДА. Безсмъртие на творчеството. Прев.Ст. Бошнаков. Варна: 
Георги Бакалов, 1984, с. 141–169. [SHALDA, Fr. Impresionizmat: razvitie, rezultati 
i nasledstva. – V: Fr. SHALDA. Bezsmartie i tvorchestvo. Prev. St. Boshnakov. Varna: 
Georgi Bakalov, 1984, s. 141–169.]

ШИВАЧЕВ, Р. Ракурси към ранната модерост: психологизъм и симво-
лизъм. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2022. [SHIVACHEV, R. Rakursi kam rannata 
modernist: psihologizam i simvolizam. Sofia: Boyan Penev, 2022.]

DAKOVA, B. Der unanthologische Trajanov. Die getilgte Dekadenz. Über die 
Verwandlungen der poetischen Sprache. Hamburg: Verlag Dr. Kovač, 2009.

THE MUSICAL PRINCIPLE: TRAYANOV-YAVOROV, TRAYANOV-LILIEV 
OR THE END OF BULGARIAN SYMBOLISM AS SEDIMENTATION IN  
LANGUAGE

Abstract. The study follows two parallel but intertwining storylines. The first is 
the linear development of Trayanov’s poetry as a process of increasing hermetism 
of poetic language, i.e. a consistent, purposeful removal of all referentiality to 
reality. In this way, Trayanov’s poetic language comes as close as possible to 
the musical language, which is non-referential in nature. This is also the second 
highlighted plot in the article. The process reaches its final form in the book Pan-
theon precisely because maximum openness to external reality is conceptually 
assumed here; but that reality is eliminated. Trayanov’s poetic language is viewed 
as opposed to Liliev’s “musicality”; the musicalization of Trayanov’s poetry is 
of a radically different type – not melodic (song), but structural (symphonic). 
The personal ontogenesis of Trayanov’s poetry is designed as a literary-historical 
one: it is through the structural, highly rational, mathematical “symphonism” 
of this poetry that Bulgarian symbolism achieves its absolute end/telos. 
Key words: T. Trayanov, symbolism, secession, poetic language, musicalization

Plamen Antov, Prof. DSc.
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences 
52 Shipchencki Prohod Blvd., Block 17, Sofia 1113, Bulgaria
ORCiD ID: 0000-0002-7156-7536
E-mail: plamenantov@mail.bg; plamen.antov@abv.bg



176

Михаил Неделчев, проф.
Нов български университет

ПЕРСОНАЛИСТИЧЕСКИЯТ СИМВОЛИЗЪМ НА ТЕОДОР ТРАЯНОВ

Резюме. В статията е развита аторската идея на Михаил Неделчев за ли-
тературния персонализъм, отнесена по-конкретно към символистическата 
поезия на Теодор Траянов. Това дава основание този негов символизъм 
да бъде назован „персоналистически“. Приведени са като примери за съ-
граждане на социокултурни конструкции множество фразеологизми от по-
езията – най-вече от сбирката „Пантеон“, чрез които се защитава идеята за 
превръщането на множество големи поети от различни литератури в нацио-
нални културин герои и в личности-емблеми на цели епохи. 
Ключови думи: персоналистически символизъм, литературна личност, 
опубличностяване, посмъртно битие, битови и социокултурни сюжети, обекти-
вен корелатив, типология, автобиографизъм, национален митопоетически текст

Персоналистическият символизъм на Теодор Траянов може да бъде мислен 
в две насоки: първо, като конкретен лирически израз на самата – вече опубличнос-
тена – литературна личност на поета; и второ, като преценка за избора, направен на 
поетите и писателите, на които са посветени поетови творби – най-вече в „Панте-
он“, и въобще като визия за мястото на тази своеобразна персоналистическа анто-
логия в контекста на цялостното творчество на Теодор Траянов.

Припомням, че в моето разбиране „литературен персонализъм“ (като 
литературноисторическо понятие) означава масираното явяване на опублич-
ностяващи своята персона поети и писатели, закрепването на техните пуб-
лични образи в масовото читателско съзнание, и дори самостойно – в някаква 
степен – битие на тези образи, както и осъществяване в редки случаи на тях-
но посмъртно битие. В този смисъл литературната личност е нещо твърде 
различно от реалната биографическа писателска личност.1 

Някои от големите български символисти нямат по същество лите-
ратурни личности, не формират такива стабилно осъществени самостойни 
публични образи – например Николай Лилиев и дори Емануил Попдими-
тров. Но това съвсем не омаловажава тяхното творчество – просто такава,  
антиперсоналистична, е типологията на това творчество. Докато, напротив: 
в някои от книгите на Теодор Траянов съвсем съзнателно се твори негова-
та литературна личност. А и битови и социокултурни сюжети, където той 

1 Развил съм тези свои възгледи най-цялостно в пространната встъпителна студия 
„Литературният персонализъм“ към том втори от тритомника „Как работи литературната 
история?“ (София: НБУ, 2021), както и в ред други мои книги, студии и статии.



177

е въвлечен, също работят на друго равнище в тази насока. Литературният 
персонализъм е винаги комплексно литературноисторическо и социокул-
турно явление. В някои случаи критическите стратегии и есеистичната тек-
стова маса от сп. „Хиперион“ творят мита за Траянов като въплъщение на 
„новия човек“, създават художествено-идеологически конструкт, който не 
винаги се подкрепя от самата специфика на поетовото творчество.2

Нека сега проследим как в самата художествена тъкан на Траяно-
вото поетическо творчество възникват контурите на литературната му 
личност и как се прибавят другите съставки на толкова своеобразния му 
персоналистически символизъм...

Основната трудност при това проследяване (с оглед последователното 
наблюдаване съграждането на литературната поетова личност) ще бъде причи-
нена от драматичния факт, че в хода на разгръщането на това творчество – кни-
га след книга, от „Освободеният човек“ („Regina mortua“ и „Химни и балади“) 
към „Български балади“, „Песен на песните“ и „Романтични песни“ до увенча-
ващия всичко „Пантеон“ – можем ясно да видим как изчезва най-ярко видимият 
белег на изразяването на конкретен автобиографизъм, т. е. вече почти липсва 
т. нар. „изповедна“ първолична форма. Или – в поезията на Теодор Траянов 
постепенно се случва това, което Томас Ст. Елиът бе назовал „безличността на 
поета“ и „обективен корелатив“; и тази тенденция се засилва от книга в книга...

Всъщност още в „Regina mortua“ аз-лирическото повествование не 
е някак в типичната за ранната българска символистична поезия личностна 
интимност; още тук имаме стремеж към надвластване над конкретно-ин-
дивидуалното, за символна обобщителност. Ето как се случва това в сякаш 
любовното стихотворение „Прощавай“:

Смирен пред тебе исках да пристъпя,
смирен да моля властен господар,
макар че сещах още болка тъпа
от черния мъчителен кошмар.

Не знаех аз, че в следнята минута
ще пламна в гордост и ненавист пак,
че с гняв разкъсал раната си люта,
ще зърна в твойта обич скритен враг.

Десницата ми твойта не намери,
че жива още всяка болка бе,
че мрак покрил бе царствените двери
към радостта и нейното небе.

2 Посветил съм на тези не съвсем сполучливи опити за литературноисторическо утвър-
ждаване студиите „Траянов срещу предходните литературни митове, срещу мита Яворов“ 
от книгата ми „Социални стилове, критически сюжети“ (1987) и „Поетът като над-личност. 
За съответствията и несъответствията на критическите и литературноисторическите твър-
дения за/около Теодор Траянов“ в книгата „Литературноисторическата реконструкция“ 
(2011), както и в ред други текстове, по-конкретно за дейността на Иван Радославов.



178

Постепенно лирическият говорител в тази поезия сякаш метаморфо-
зира от конкретен земен, човешки персонаж в монументализиращ се всесве-
товен герой: „Ти дойде и отмина, и след тебе / веявици разстилат бял саван“ 
(„Ти дойде“); „Дали сънувам? – Не, самин / аз Бог съм в тоя кът. / И влюбен 
в слънцето – живея!“ („Слънчоглед“); „Възлез жена, макар душа да стене, / в 
смъртта ѝ ти насита потърси, / тогаз вземи на мраморни колене / главата ми 
и шемет поръси!“ („Призрак“); „Недей последния ми сън смущава, / иди си с 
миром, остави ме сам! [...] О, тоя образ в оня миг израсна, / когато твоят чар 
света обви!“ („Последен сън“); „Възлизам днес по пътя на душите, / изтля 
пожарът на безкрайний миг, потъна и скръбта по блян висок!“ („Възход“); 
„Живеем с теб в безсенчести минути, / загледани в надгробните звезди“ („Въ-
плътени чудеса“). Всичките тези стихотворения са от първата стихосбирка 
на поета „Regina mortua“. А ето два примера и от втората – „Химни и бала-
ди“: „И претворих аз всичко, всесилният магесник, / среднощно отражение, 
на звезден ход предвестник, миражите събудил в пустинните сърца!“ („Ма-
гесник“); „Вървя след съдбата и дебня, / всеведущ, всегрешен, всевещ, / на 
демона химни хвалебни / подел на световната пещ“ („Пилигрим в черно“).

Както съм посочвал в моето съчинение за националния митопоетиче-
ски текст3, централното стихотворението в съдбовно белязаната книга „Бъл-
гарски балади“ – „Смърт в равнините“ – влиза в един велик за българската ли-
тературна (и не само за нея!) култура интертекст – с Ботевата балада „Хаджи 
Димитър“ и с трагическата пародия на Яворов „Угасна слънце“. Ето:

Лежа самотен, неподвижен,
а раната струи безспир,
ни глас далечен, нито ближен,
и само облаци-покрови
висят над горестната шир: –
Ах, кой ще ме зарови!
Не чувам горско шумоление,
ни приласкаваща вълна,
русалките не бдят над мене,
над мен не плачат нощни сови,
ни тъжно-бялата луна: –
Ах, кой ще ме зарови!
......................................
Довей, о ветре, пръст свещена,
от севера, от родний кът!
Целувка чувствувам студена,
тежат невидими окови
и клепки ледени тежат! –
Ах, кой ще ме зарови!

3 „Ботевата поезия и историческият живот на мотивите в лириката (Из битието на национал-
ния митопоетически текст)“ в книгата ми „Литературноисторическата реконструкция“ (2011).



179

Трагическата балада „Смърт в равнините“ виртуозно събужда за нов живот 
идващите от Ботев безсмъртни мотиви, като тук аз-изповядващият се лирически 
герой се превръща в персоналистическо въплъщение на националната съдба. 

Можем да направим едно първо едро обобщение: дотогавашно пое-
тическо творчество на Теодор Траянов застава в една свръхвисока, надредна 
позиция спрямо цялата българска литературна класика. 

Но ако се прехвърлим вече към истински заключителната, обобщава-
щата книга „Пантеон“, тя стои в подобна позиция спрямо обобщено видяната 
и персоналистически интерпретирана световна поетическа и общолитератур-
на класика. Тук, в първия дял „Посвещения“, имаме 11 текста с названия без 
собствени имена, с посочвания на тип социална роля или на обществена мисия 
(„меченосеца“, „венценосеца“, „апостола“, „младия“ и пр.), докато във втория 
стоят 38 конкретни посвещения („в памет“) на български и световни поети. 
Много често връзката между заглавието на текста и подзаглавието, където е 
посочено в чия памет е създаден той, е твърде неочаквана: така Франсоа Вийон 
е „кралят на лазура“, Пейо Яворов – „умиращият лебед“, Морис Ролина – „три-
надесетият безумец“, Жерар дьо Нервал – „аквитанският принц“, Пенчо Сла-
вейков – „иманяр“, Валерий Брюсов – „осменият крал“, Стефан Маларме – 
„нарцис“, Шандор Петьофи – „карпатският вятър“, Лермонтов – „последният 
Прометеид“, Рихард Демел – „изкупител“, Уолт Уитман – „радостният син“, 
Алфонс дьо Ламартин – „вечен пилигрим“ и пр. Но за Христо Ботйов самият 
Теодор Траянов настоява, че той е именно „Спартак“: „Чрез Спартак правя от 
Христо Ботев един универсален митически образ“.4 Ето така:

Чий повик чужд ме буди, смутил покоя вечен,
чие сърце си спомня за вожда победен,
съдбата ли ме вика за някой бунт далечен, 
сънят ли ми се сбъдва, останал жив след мен? 
А може би разкаян самият Цезар хлопа,
подгонен от душите на мрачния Аид,
или духът свободен на моите Родопи
отново на Спартака поднася меч и щит.

Пред своите събеседници Теодор Траянов многократно говори за 
тези свои творби не само като за „посвещения“, но дори и като за „превъплъ-
щения“. Пред Владимир Русалиев споделя: „В моя „Пантеон“ внимателният 
читател ще види чисто расовата славянска особеност за въплъщения и пре-
въплъщения в чужди мирове и съдби. Химните в тоя „Пантеон“ образуват 
българския религиозен епос, освободен от всякакъв спомен от робството.“5 

4 В своя послеслов към „Пантеон“ поетът изразява идеята, че тук, в тази предсдтави-
телна негова сбирка, е търсена чрез поетически формули „универсалната синтетична 
личност“; че чрез литературната личност на „Ботев“ е  въплътен „Спартак“ е авторово на-
стояване, споделяно с множество събеседници (между тях – Владимир Русалиев, вж. след-
ващата бел. под линия).

5 Кирил Христов, Димитър Бояджиев, Теодор Траянов в спомените на съвременниците 



180

И психографското признание за едно такова конкретно въплътяване: „Сега 
се мъча да доловя духа на Стриндберг. Вече няколко нощи не съм спал, но 
напусто. Това е един мрачен дух, един гений със странна съдба. А трябва да 
се вживея напълно в неговия мир, да се превъплътя. Това преминаване от 
един живот в друг е мъчително.“6 Нима трябва да си представяме всичките 
тези въплащавания в толкова десетки и десетки чужди съдби като разплас-
тяванията на една толкова могъща литературна персона!? 

За сборника „Пантеон“ във второто издание на своята литературна  
история „Българска литература“ (1947) Иван Радославов пише: 

Успокоение е името на новото самочувствие на поета, изразено в тази 
книга. Именно успокоение, а не примирение. Примирението е договор с 
тържествуващия враг на човека – съдбата; успокоението е договор на по-
бедителя-човек. Това е „Пантеон“. В съдбата на тия велики необикновени 
прояви в областта на духа, тъй обезсмъртени във всички образи на този 
сборник от химни, поетът е намерил успокоението, дошло като едно хармо-
низирано самочувство на бленувано и постигнато.7 

Силни критически съждения за тези персоналистическите въплъще-
ния имаме и при Симеон Радев: „В „Песен на песните“ българският човек е 
универсализиран и той живее всичките тревожни въпроси на земното и под-
земното битие. В „Пантеон“ той се въплътява в неповторимите формули на 
делото на общия човешки дух.“8 При това, в хода на това универсализиране 
в „Пантеон“, не се прави разлика между представените български и чуждес-
транни културни герои. Ще си припомним пасаж от едно писмо обръщение 
на група немскоезични писатели до Теодор Траянов от 1933 г.: 

Повечето произведения на този от световен мащаб поет са проникнати от 
дълбоко трагичния и благороден зов на опозналия горчивата съдба на чо-
вешкия род борец. Но през този трагизъм грее силна вяра в бъдещето, вяра 
в светлото предопределение на българския народ, чиито пророк и изкупи-
тел е този поет. „Пантеон“-ът на Траянова покрай една рядка култура и едно 
изключително дарование издава и най-тънката способност за оживяване и 
превъплъщаване в мира на другите, благодарение на което неговият Клайст, 
неговият Новалис и Хьолдерлин говорят на немците с такава сила.9 

Поредното, този път чуждестранно свидетелство за универсалния 

си, София: Български писател, 1968, с. 612–613 (курс. в текста мой, М. Н.). Фрагментарният 
текст на Владимир Русалиев, представящ дневникови записи от периода 1926–1945 г., съ-
държа ценни определения на големия поет. Формулата за Ботев е на с. 622. 

6 Пак там, с. 627.
7 РАДОСЛАВОВ, Ив. Българска литература 1880–1930. София: УИ „Св. Климент 

Охридски“, 1992, с. 115–116.
8 Формулата за „Песен на песните“ и за „Пантеон“ е споделена неколкократно пред 

Владимир Русалиев
9 Цит. по: БАЛАБАНОВА, В. Теодор Траянов. София: БАН, 1980, с. 135.



181

смисъл на поетическите послания на Траянов, за духовното могъщество 
на литературната му личност. 

И още един пасаж из „Българска литература“ на Иван Радославов: 

Бурите на младостта са изживени, драмата на възстаналия срещу всички 
условности за правото да разпорежда със себе си е преодоляна, намерена е 
връзката на освободената личност и света – на първо място собствения на-
род. През всичките тия възмогвания поетът се издига до въплъщаването на 
човека като синтез на личност и общност. И в тази върховна синтеза греят 
образите на най-големите духове, които светът е узнал, образи, сливащи се 
в един, въплътил в себе си красотата на живота, изкупена с главоломни и 
съдбовни изпитания, образ, който е символ на Дух, излъчен от същността 
на всичко човешко, изгоряло във всеизкупващата мъка по Идеала (Франсоа 
Вийон, Петьофи, Байрон, Некрасов, Ботев измежду останалите други).10 

Нека обърнем внимание на думите на големия критик от сп. „Хиперион“: 
„образи, сливащи се в един, въплътил в себе си красотата на живота, изкупена с 
главоломни и съдбовни изпитания“. И действително, докато четем „Пантеон“, 
имаме често усещането, че възприемаме възхвалата за една и съща героическа 
персона от културата, че сякаш ни се представят различни ипостаси на един-един-
ствен културен герой, че е въплътена – в последна сметка – в се идеалната поетова 
литературна личност. Отново ще напомним, че в повечето химни почти липсват 
контурите на конкретния биографически сюжет, няма ги познатите, превърнатите 
тук в общо място всеизвестни биографически топоси. При своите въплъщения, 
Теодор Траянов не се стреми да възпроизведе цялостния биографически разказ; и 
като стил, и като тип възхвала, и като степен на възвеличаване, неговите конкрет-
но посветени на съответен културен герой текст малко се различава от творбите в 
първия дял на книгата – например назованите с абстрактни понятия („красотата“) 
или пък с название от родовата система („родосъздателя“). 

Това не означава, че при създаването на тези свои химни поетът не се 
подготвя, че не проучва цялостния културен контекст, че наистина не се вживя-
ва дълбинно в творчеството на съответния автор. Вера Балабанова свидетелства 
в предговора на своята литературна анкета с Теодор Траянов: „За да напише 
„Пантеон“, той не само беше чел всичко от и за съответния поет, но беше разу-
чил и сам видял в подробности пейзажите, сред които описваният поет е живял 
в някой период от живота си, познаваше домашната му обстановка, житейските 
му и духовни сблъсъци с окръжаващата го среда.“11 Но това знание не затлачва 
погледа върху съответния културен герой, не го обрича на битовизъм. Знанието 
се синтезира и филтрира, акцентираният детайл се превръща в символ.

За Теодор Траянов очевидно „Пантеон“ остава книга с отворен финал. 
В анкетата на Вера Балабанова тя, книгата, остава тема, към която събеседни-
ци и кореспонденти се връщат отново и отново. Говори се за невъзможността 

10 РАДОСЛАВОВ, Ив. Цит. съч., с. 116.
11 БАЛАБАНОВА, В. Цит. съч., с. 6.



182

да се постигне химн за Пушкин, споделя се за различните химни, които се пи-
шат своевременно – за Некрасов и Маларме, припомнят се любими поетови  
поетически текстове, които стоят в основата на съответния химн-посвещение, 
разказва се за преговорите с големия художник Борис Георгиев да нарисува 
корицата на книгата – един нереализиран проект, свидетелства се за различни 
тържества в столицата и провинцията във връзка с излизането и представяне-
то на книгата, цитират се чуждестранни отзиви. 

„Панеон“ обаче не може да бъде четен пълноценно чрез избрани от-
тук-оттам химни; това е единна творба с цялостно реализирана художест-
вена логика; именно тя укрепва окончателно представите ни за Теодор-Тра-
яновата литературна личност. Ключ за един такъв прочит могат да станат 
първите четири стиха от една от въвеждащите творби – „Към поета“:

Певецо горд, не казваш нито име,
ни род и кръв, ни своя път свещен,
но аз познах речта неумолима
на дух могъщ, за бран и власт роден.

Всъщност, в своя къс синтетичен послеслов към „Пантеон“ поетът сам 
е задал перспективите на това неосъществено още въздействие на тази голяма 
книга: „Представата за понататъшното движение на ПАНТЕОНА – търсене 
на универсалната синтетична личност – може да бъде осъществена, като – 
наред с победната мисъл и творческа святост на западния строителски дух, 
с неговото Хамлетовско-Донкихотско-Фаустовско-Манфредовско начало – се 
постига, във възможната градация, и расовата орфичност и необятност на ма-
гичния славянски гений, с неговата млада героичност в разните народностни 
прояви“. Не бе ли самата Теодор-Траянова литературна личност – с нейната 
вгледаност едновременно и на Запад, и на Изток – едно първично съответ-
ствие на тази търсена и желана „универсална синтетична личност“, за която 
се говори тук? Да чуем и патетичния призивен финал на този послеслов, къ-
дето отново звучи идеята за синтез на западното и славянското в Европа: „В 
тържеството на европейската култура гласът на славянското сърце ще трябва 
да зазвучи още по-силно и предопределено, като най-братски призив. Това ве-
лико славянско сърце е туптяло, с историческа значимост, и у нас, българите, 
не само при епохалното родоначалие на славянската писменост, и на бого-
милството, а и в богатирските непреклонни натури на нашето възраждание“. 

Все още истинският самостоен прочит на „Пантеон“ и в тази социо-
културна насока предстои. 

ЛИТЕРАТУРА
БАЛАБАНОВА, В. Теодор Траянов. София: Българска академия на науките, 

1980. [BALABANOWA, V. Teodor Trayanov. Sofia: Balgarska akademiya na naukite, 1980.]
	НЕДЕЛЧЕВ, М. Траянов срещу предходните литературни митове, сре-

щу мита Яворов. – В: М. НЕДЕЛЧЕВ. Социални стилове, критически сюжети. 



183

София: Български писател, 1987, с. 140–159. [NEDELCHEV, M. Trayanov sreshtu 
predhodniteliteraturni mitove, sreshtu mitaYavorov. – V: M. NEDELCHEV. Sotsialni 
stilove, kriticheski syuzheti. Sofia: Balgarski pisatel, s. 140–159.]

НЕДЕЛЧЕВ, М. Поетът като над-личност. За съответствията и несъответствията 
на критическите и литературноисторическите твърдения за/около Теодор Траянов. – В: 
М. НЕДЕЛЧЕВ. Литературноисторическата реконструкция. София: Просвета, 2011, 
с. 28–37. [NEDELCHEV, M. Poetat kato nad-lichnost. Za saotvetstviyata i nesaotvetstviyata 
na kriticheskite i literaturnoistoricheskite tvardeniya za/okolo Teodor Trayanov. – V: M. 
NEDELCHEV. Literaturnoistoricheskata rekonstruktsiya. Sofiya: Prosveta, 2011, s. 28–37.]

НЕДЕЛЧЕВ, М. Ботевата поезия и историческият живот на мотивите в 
лириката (Из битието на националния митопоетически текст). – В: М. НЕДЕЛ-
ЧЕВ. Литературноисторическата реконструкция. София: Просвета, 2011, с. 
166–185. [NEDELCHEV, M. Botevata poeziya i istoricheskiyat zhivot na motivit v 
lirikata (Iz bitieto na natsionalniya mitopoeticheski tekst). – V: M. NEDELCHEV. 
Literaturnoistoricheskata rekonstruktsiya. Sofiya: Prosveta, 2011, s. 166–185.]

НЕДЕЛЧЕВ, М. Литературният персонализъм. – В: М. НЕДЕЛЧЕВ. Как 
работи литературната история? Нови съчинения в три тома. Т. 2.1. Литератур-
ноисторически персоналистически сюжети. София: Нов български университет, 
2021, с. 11–156. [NEDELCHEV, M. Literaturniyat personlizam. – V: M. NEDELCHEV. 
Kak raboti litraturnata istoriya? Novi schhineniya v tri toma. T. 2.1. Literaturnoistoricheski 
personalisticheski syuzheti.  Sofia: Nov balgarski universitet, 2021, s. 11–156.]

РАДОСЛАВОВ, Ив. Българска литература 1880–1930. София: УИ „Св. 
Климент Охридски“, 1992. [RADOSLAVOV, Iv. Balgarska literatura 1880–1930. 
Sofia: UI “Sv. Kliment Ohridski”, 1992.]

 [РУСАЛИЕВ, Вл.] – В: Кирил Христов, Димитър Бояджиев, Теодор 
Траянов в спомените на съвременниците си. София: Български писател, 1968, с. 
604–641. [(RUSALIEV, Vl. – V: Kiril Hristov, Dimitar Boyadzhiev, Teodor Trayanov v 
spomenite na savremennitsite si. Sofia: Balgarski pisatel, s. 604–641.]

THE PERSONALISTIC SYMBOLISM OF THEODOR TRAYANOV
Abstract. In the article, Mihail Nedelchev’s own idea of literary personalism 
is developed and is applied more specifically to the symbolist poetry of Teodor 
Trayanov. This provides reason to call this symbolism of his “personalistic”. 
A lot of phraseology from poetry – mostly from the Pantheon collection – 
which defend the idea of turning many great poets from different literatures 
into national cultural heroes and personalities-emblems of entire epochs, 
are cited as examples of the construction of socio-cultural constructions. 
Key words: personalistic symbolism, literary personality, publication, afterlife, 
domestic and sociocultural plots, objective correlative, typology, autobiography, 
national mythopoetic text

Mihail Nedelchev, Prof. 
New Bulgarian University
21 Montevideo Str., Ovcha kupel District, Sofia 1618
E-mail: mnedeltchev@nbu.bg



184

Бисера Дакова, доц. д-р
Институт за литература – Българска академия на науките 
Institut für Slawistik – Universität Wien

ТРАЯНОВИТЕ ОЗАГЛАВЯВАНИЯ – КОНТЕКСТИ  
НА СЕБЕЗАЛИЧАВАНЕТО И НА СЕБЕСЪТВОРЯВАНЕТО

Резюме. При вглеждане в творчеството на Теодор Траянов се оказва, че 
повечето от неговите емблематични заглавия възникват много по-късно, 
едва през 20-те години на ХХ век. Изключим ли ярките орнаментални 
наслови от началото на ХХ век („Капката на въжделението“, „Меланхолия на 
вкамененото“), както и малкото оцелели  заглавия от тогава („Слънчоглед“, 
„Нов ден“), то късните заглавия на поета не са поставяни спонтанно с появата 
на текстовете, а са формули-квинтесенции, износвани продължително и 
нанасяни с оглед на определена естетическа тенденция. Така заглавията 
у Траянов бележат промените в неговата поетика: налице са или неголям 
брой устойчиви наслови, преосмислени от радикално нов контекст; 
или размножилите се пролетни заглавия, продукт от идеологическия 
формат на оптимистично-възхождащия български символизъм, наложен в 
началото на 20-те тодини на ХХ век. Към тях спадат и заглавията, свързани 
с езически-ритуалното начало („Костер“, „Бял жертвеник“, „Олтарни 
цветя“), също и насловите, произведени от себестилизирането в духа на 
немския романтизъм като „Синьо цвете“, „Теменуга“, „Нарциси“, както и 
всички наслови, изникнали като следствие от контекстуални обвързвания, 
съотнасяния и утвърждавания в сп. „Хиперион“.
Ключови думи: заглавие, Теодор Траянов, символизъм, сецесион, поетика

	Темата за заглавията у Траянов би могла да се окаже изключително 
обхватна и многоизмерна, тъй като неговите наслови, както и самите му 
поетически текстове и книги, не се явяват отведнъж и завинаги дадени, а 
претърпяват ред преображения във времето – модификации с оглед на про-
менения културен контекст, значещи преломявания (например привнасяне-
то на българското като доминантен белег в началото на 40-те години на ХХ 
век), като някои от емблематичните озаглавявания, през които обикновено 
се мисли поетиката на Траянов, се появяват едва през 20-те години на века, 
т. е. биват зададени като формули-квинтесенции на неговата поетика едва в 
периода на сп. „Хиперион“.

	Това обаче не означава, че те изникват внезапно – в повечето случаи 
става дума за генезис, осмисляне, износване на тези наслови в поезията на 
Траянов и, както ще установим, повечето от тях могат да се открият като 



185

зададени образни ядра, впоследствие концептуализирани в заглавия, какво-
то например е монументалното „Приснодева“, появило се като лирическа 
фигура в поемата „Песен на песните“ (1923): 

И новий ден ще свари не ничком и в молитва,
а воин непреклонен – най-верния си син, 
на гръдна броня – образ на тъжна Приснодева...

И в случая е любопитно как спорадично явилият се образ бива изви-
сен до заглавие на макроцикъл, т. е. на значим дял от поезията на Траянов, 
който ще бъде включен в антологията „Освободеният човек“ (1929)1. При 
други характерни наслови, възприемани като   типично траяновски, се на-
блюдава устойчивост, неизменност във времето, но затова пък функциони-
ране/преосмисляне в различни (дори радикално различни) контексти. Така 
прословутото „Regina mortua“ – пряка заемка, позоваване на Рихард Демел и 
до голяма степен отъждествяване с образността на популярния тогава нем-
ски поет, – работи на различни нива у ранния и у късния Траянов: първона-
чално като титулуване на дебютния цикъл2 „Regina mortua“ от 1905 г., с кой-
то името на Траянов нашумява; сетне като заглавие на малко известно днес 
стихотворение, преименувано по-късно в „Славослов“ („И най-блажен е, 
който доизпие...“), за да се превърне през 1909 г. в емблематично заглавие на 
първата поетична книга на неумерения поет декадент (Божан Ангелов3), а 
по-сетне да бъде поставяно като неизменен, едва ли не аксиоматичен наслов, 
обозначаващ важен етап в Траяновата поезия. Или – това словосъчетание 
онасловява книга-макроцикъл в следващите стихосбирки „Химни и бала-
ди“ (1911) и „Освободеният човек“ (1929), т. е. в някакъв смисъл то бележи 
изминатия път, обозначава един вече надмогнат стадий в развоя на поета. 
Но, както е известно на изследователите на Траянов, още в ранния период на 
заявяване и избистряне на тази разгулно-екстатична, здрачно душна поети-
ка, проникната от декаданс и хипнотичен унес, поетът доразгръща заемката 
от Рихард Демел „Regina mortua“ в други латински, смислово кореспонди-

1 Идеята за заглавие, съдържащо този монументален образ, е заявена още през 1924 г., при 
публикуването на цикъла „Балада за невидимия враг“ – сп. „Хиперион“, 1924, кн. 9-10, с. 463.

2 Публикуван в сп. „Художник“, г. I, 1905–1906, кн. 3-4, с. 16–17. Благодарение на 
усърдната издирваческа дейност на Младен Влашки стана известно дебютирането на поета 
с по-ранни публикации в списанията „Летописи“ и „Българска сбирка“, така че тук условно 
боравим с понятието „дебютен“, обозначавайки уникалната художественост на цикъла 
„Regina mortua“.

3 АНГЕЛОВ, Б. Лириката ни през 1907 година. – Мисъл, ХVІІ, 1907, кн. 9-10, с. 621. 
Божан Ангелов е първият критик, реагирал непосредно и непредубедено спрямо скандалната 
новост на Траяновата поезия. Той не употребява определението декадент, но се опитва да 
разнищи „един краен, безогледен симболизъм и една чудата, ненормална чувствителност“, 
вглеждайки се детайлно в ред текстове на Траянов от „Художник“, „Наш живот“, „Южни 
цветове“, днес напълно забравени, поради изличените им или забравени заглавия, както и 
заради радикалната им преработка през 20-те години на миналия век.



186

ращи ѝ наслови: „Regina martyrum“ (царица-мъченица), „Regina mortua et 
sempiterna“ (мъртвата и всевечна царица), „Salve Regina!“ (Здравей, цари-
це!), които, въпреки превращението на Траяновата поетика от декадентска 
меланхолност в монолитен, непроницаем, декламативен, стерилно-мажорен 
символизъм, почти всички оцеляват във времето4. В своя ранен период Тра-
янов борави сякаш произволно с латинските заглавия: те отявлено се раз-
минават със съдържанието на текстовете, излъчващо все така декадентска 
опустошеност и унилост, т. е. внушението за вечност, богопомазаност и из-
браничество им е несвойствено. Или би могло да се говори за някакъв вид 
титулна орнаменталност при младия поет, която вече в неговото зряло твор-
чество ще бъде обосновавана и доутвърждавана5.  При подобно изследване 
на съхранени и концептуално преобръщани наслови особено значеща става 
историята на позициониране, поместване, вписване на заглавията „Нов ден“ 
и „Слънчоглед“, на която ще се спрем специално по-нататък.

*     *     *

За ранния Траянов (1905–1907) са характерни подчертано обстоятел-
ствените заглавия, които описват сложни психически състояния и в които 
се забелязва стремеж по монументално формулиране, но също и заявена 
съкровеност, ярък чувствен детайл6, например: „Запеви на съкрушеното“, 
„Меланхолия на вкамененото“, „В бездната на тъмното страдание“, „Кап-
ката на въжделението“, „Песни на просъницата“. Обикновено тези наслови 
обозначават и обобщават по-големи лирически цялости, където отделните 
текстове са неозаглавени фрагменти, подчинен елемент в цялото, в повечето 
случаи осамостойностявани в един по-късен поетически етап, превръщани 
в представителни текстове и оттук насетне възприемани от читатели и из-
следователи почти като изконни дадености в творческия път на Траянов. 
Тези заглавия имат живот единствено в периодиката (1905–1907), присъщи 
са най-вече на алманаха „Южни цветове“ (1907) и не са пренасяни, нито 

4 Стихотворението със заглавие „Regina martyrum“ е повлияно от немската пое-
теса Dolorosa (Maria Eichborn) – BENZMANN, H. Moderne deutsche Lyrik. Mit einer 
literaturgeschichtlichen Einleitung und biographischen Notizen. Leipzig: Reclam, 1904, S. 162. 
Благодарение на това заглавие Траянов успява да създаде концептуално значим образ в по-
езията си: на грешницата мъченица, която чрез страданието надломява своята греховност. 
Другите две заглавия – „Regina mortua et sempiterna“ (1906, кн. 4, с. 15–17) и „Salve Regina“ 
(1907, кн. 9-10, с. 28–33), – първоначално именували журнални цикли в сп. „Наш живот“, – 
усилено апострофират утвърдилия се емблематичен наслов „Regina mortua“, опитвайки се 
да отменят неговата категоричност.  

5 През 1929 г. в антологията „Освободеният човек“ Траянов отново озаглавява свой 
цикъл „Salve Regina!“, концептуално подкрепяйки заглавието чрез включените, преработени 
в посока към пределно мажорното себепревъзмогванеq творби: „Ти дойде“, „Извор“, 
„Талисман“, „Към любовта“, „Възход“, „Въплътени чудеса“, „Мадона“, „Земен път“.

6 Младият Людмил Стоянов също е повлиян от този тип озаглавяване: вж. цикъла 
„Шепот на неземното“ в сп. „Художник“, II, 1907, кн. 9-10, с. 2–3, където поместените 
творби са начело в броя.



187

съхранявани по-нататък в книгите на поета, които съдържат преработени вер-
сии на ранните му текстове – с една дума, те биват безостатъчно заличени 
от окончателния му текстови корпус. А именно този тип наслови се роде-
ят най-силно, вписват се най-органично в онова, което мислим като виенска 
атмосфера, повлияност на Траянов от духа на Fin-de-siѐcle, като същински 
сецесионно в поезията му. Тоест ако се говори неспекулативно за вчувства-
не/вживяване/проникване на специфично краевековното у Траянов, то трябва 
да се търси и изследва именно в тази (по)забравена лирическа текстовост, 
която по всевъзможни начини е премодулирана в класическите му творби и 
заличавана с методично усърдие (или пък извеждана в огрубени постулати и 
речитативи). Този процес на себепренаписване естествено засяга и заглавия-
та, които, както ще видим, маркират различни поетики, за да се достигне до 
един монолитен синтез от наслови. Освен че никъде по-късно в Траяновите 
книги няма да открием  горецитираните заглавия (сякаш интимно приглуше-
ният, интериорен, прочувствено-медитативен свят завинаги се е разпаднал 
или бива последователно заличаван), подобна мимолетност характеризира и 
заглавия с явен декадентски привкус7 от рода на „Звънлив усмех“, „Увяхнал 
мак“, „Мимоза“, „Смразен смях“ – всички те творби от впечатляващия цикъл 
„Regina mortua“ (1905). Знаменателно е как от този основополагащ за пое-
тиката на Траянов период по-сетне оцеляват единствено заглавията (респ. и 
творбите) „Слънчоглед“ и „Нов ден“. Не обаче заради своята мажорност, нито 
заради възвестяването на нещо поетически програмно, както обикновено се 
смята (чрез внушеното от критика идеолог Иван Радославов8 относно втората 
творба!), а защото тези два текста, последователно преминавайки през раз-
лични контекстуализирания, достигат до оная своя неопровержима екстра-
вертност в антологията „Освободеният човек“ (1929) и по този начин биват 
възприемани до днес. Двете стихотворения, станали по-сетне емблематични 
за поезията на Траянов, изцяло се вписват в зададения някога контекст на 
замъгленото световъзприятие, на потиснатите пориви, на халюцинаторното: 

Звезди отскачат в пътя замъглен
                        („Нов ден“)

Замаяно поглежда 
зад облак побледнялата луна – 
посърнал слънчоглед навежда 
загаснал поглед на страна .
                          („Слънчоглед“)9

7 В много силна степен съчинени в духа на скандално популярния тогава австрийски 
поет Феликс Дьорман, както проличава от съчетанието „Пред дишащия труп“ (1906). Вж.: 
Т. Траянов. „Via dolorosa“ – сп. „Наш живот“, 1906, кн. 1, с. 3–7.

8 РАДОСЛАВОВ, И. В отговор на неколко недомислия. – Хиперион, I, 1922, кн. 4-5, с. 304.
9 Публикувани съотв. в сп. „Художник“, I, 1905–1906, кн. 3-4, с. 17; кн. 6-7, с. 22.



188

И тук подчертавам, че „Новият ден“ (т. е. заглавието с членувано 
прилагателно) е много по-късно преформулиране и привнесено постулира-
не на програмност: докато в някогашния журнален цикъл „Regina mortua“ 
(1905) става дума за нов ден, за плахо набелязана алтернатива на здрачно-
то, „мъртвешкото“, знойно-еротичното – за един нов ден като излаз от ги-
белните екстази на плътта. В книгата „Regina mortua“ (1909), която се от-
личава със синтетично-фрагментарната си структура, която, с изключение 
на цикъла „Изкупления“ (вероятно концептуален наслов, изникнал не без 
мощното влияние на „Erlösungen“ [Изкупления/Спасения] на Рихард Де-
мел) се състои от неозаглавени фрагменти, стихотворението „Нов ден“ е 
просто губещ се сред останалите, обезличен фрагмент, т. е. по никакъв на-
чин не е изтъкната неговата програмност и емблематичност за поетиката 
на автора. (Това ще се случи едва през 1922 г. в антологията „Млада Бъл-
гария“ и по-късно, вече закономерно, в Траяновата антология „Освободе-
ният човек“, където текстът – с членувано/маркирано заглавие – е изведен 
начело, като първи в цикъла „Олимпийски ден и олимпийска нощ“.10) За 
разлика от него обаче, стихотворението „Слънчоглед“ не само е сред мал-
кото озаглавени текстове в книгата „Regina mortua“ (1909), то е включено 
в споменатия цикъл „Изкупления“, съдържащ само озаглавени стихотво-
рения11, т. е. би трябвало да предположим, че жестът на озаглавяване тук 
изрично оразличава тези творби от останалите неозаглавени фрагменти в 
първата поетична книга на Траянов, откроявайки ги като надредни, или 
във всеки случай те са отграничени като творби със самостоен статут. В 
този смисъл можем да твърдим, че именно „Слънчоглед“ е представител-
ното за Траянов през този ранен период от творческия му развой – един 
текст, внушаващ раздвоението на Аза между реалност и съновидение. 
Като в първия вариант на „Слънчоглед“ определено доминира здрачно-ха-
люцинаторната атмосфера, която ще бъде разбулена (и изличена) в окон-
чателната версия на творбата от края на 20-те години. Забележителното е, 
че в книгата „Regina mortua“ (1909) дори скандално-предизвикателният 
текст „Демон“, заради своите садомазохистични мотиви, присъства като 
неозаглавен, неоткроен фрагмент в цикъла „Първи песни“, като допълни-
телно в самия текст вече биват внесени поправки, намаляващи ефекта от 
неговата първоначална упадъчност: 

10 В своята студия-равносметка от 1925 г. „Българският символизъм. Основи – 
същност – изгледи“ Ив. Радославов вече говори за възвестяващо-програмната творба 
„Новият ден“, подменяйки с това членувано, категорично заглавие действително 
публикуваното през 1905 г. „Нов ден“. Една подмяна, която далеч не е само граматически 
маловажна, а е от концептуално естество и която е игнорирана в литературната ни история. 
Вж. „Хиперион“, IV, 1925, кн. 1-2, с. 3.

11 Става дума за физиономично откроени текстове в следния ред: 1.„Прелюдия“; 2. 
„Слънчоглед“; 3. „Eros et Psyche“; 4. „Триолет“; 5. „Жажда“; 6. „Полонеза“; 7. „Regina 
martyrum“; 8. „Просъница“; 9. „Сянката на Саломея“; 10. „Тъмновиолетна орхидея“; 11. 
„Бетховен“; 12. „Regina mortua“.



189

И призрака на твойта алчна младост
във мойта скръб отново потопи 

Ела, жена, ела, 
душа нек стене...

	Но както бе отбелязано, контекстуализирането на „Слънчоглед“ и на 
„Нов ден“ е прелюбопитно в по-нататъшните книги на Траянов: в „Химни и 
балади“ (1911) те попадат в пропития от декадентско-инволютивни настро-
ения лирически раздел „Пролетни химни и импресии“, като и двете стихо-
творения явно са промислени през жанра импресия (през мимолетността на 
впечатлението, на убегливото възприятие за природата). Тук се налага да 
припомня, че импресията в тази книга на Траянов е именно жанрът на инво-
люция, на упадък и смърт, който съкрушително апострофира възторга и опи-
янението от природата. И така, на стихотворението „Нов ден“ през 1911 г. все 
още не е отредена непоколебимата челна, програмна, въвеждаща позиция. 
Това се случва, както вече стана дума, едва в антологията „Освободеният 
човек“ (1929), където и стихотворението „Слънчоглед“ – с нанесени значещи 
промени – попада в същинския природен, извърнат към естеството и външ-
ното цикъл „Полски отпеви“. Както става ясно, съградена е друга поетика, 
според която биват съчинявани и създавани съвсем друг тип онасловявания.  

	В добиващото все по-явна монолитност поетическо творчество на 
Траянов най-характерна става употребата на заглавия жанрове – особеност, 
проявила се още с циклите „Химни“, „Молитви“ и „Ноктурни“ от алманаха 
„Южни цветове“ (1907), по-сетне затвърдена със „Сонети“ (1909)12, публи-
кувани в сп. „Художник“. Развоят на поета е като че ли равнозначен на ми-
слене в жанрове, на постигане художествената пълноценност на определени 
жанрови структури: например химнът, деклариран още в ранните Траянови 
текстове на различни нива, с присъщата му тържествено-апологетична ин-
тонираност, е най-мъчително изграденият жанр при младия, меланхолично 
настроен поет, комуто е далеч по-близка тоналността на ноктюрното, на 
прискърбната импресия (отново заглавие, обозначаващо по-големи лири-
чески цялости). С неизбежния риск от огрубяване, би могло да се обобщи, 
че Траянов, непрестанно откроявайки определени жанрове като заглавия, 
извървява сложния път от ноктюрното и импресията (термини от разно-
родни области) през химна, сонета и баладата, за да достигне към края на 
творческия си път до своеобразния  спрямо собствената му поетика жанр 
заклинание, превръщан често пъти в заглавие, обаче като изказов модус на-
ложен изцяло в книгите „Освободеният човек“ (1929), „Пантеон“ (1934) и 
„Земя и дух“ (1941). В действителност заклинанието бива отявлено посту-
лирано у Траянов още в неговата книга „Български балади“ (1921), където 
отделните текстове са онасловени или с термина „видения“, или като „за-

12 Поместени в „Художник“, III, 1909, кн. 8-9, с. 18; кн. 10, с. 15.



190

клинания“, т. е. книгата демонстративно е разполовена между трагичните 
видения и мажорно-изстъплените заклинания, т. е. оня перформативен жанр, 
който възвестява изход и възмога из гибелта. Ала оная книга на Траянов, 
която изцяло се изгражда върху диференцирането, раздалечаването и про-
тивопоставянето на жанровете, е несъмнено „Химни и балади“ (1911). Ней-
ното съдържание е раздвоено между възторжено-непоколебимата апотеоз-
ност на химна  и покрусено-миньорната тоналност на баладата, като тук е 
обособен и разделът „Пролетни химни и импресии“, в който импресията 
(твърде актуален за тогавашния културен контекст жанр) играе ролята на 
апостроф – импресиите, тематизиращи смъртта, небитието, инволюцията, 
успешно опровергават бравурно-екстатичните химни. Самите лирически 
раздели13 в „Химни и балади“ са последователни жанрови дефинирания: 
полонеза (в случая текстът е равностоен на отделен цикъл), молитви, про-
летни химни и импресии, сонети, поеми (жанрово обозначение и жанрова 
реалност единствено в тази книга на Траянов14), химни и балади, марш (от-
ново текст-рамка със статут на самостоен цикъл). Както е очевидно от това 
изброяване, книгата от 1911 г. е представителен свод на жанрово кодифи-
циране у Траянов, значим етап в развоя на поета, когато той се заема да де-
финира сътворената до момента своя лирическа продукция. По протежение 
на тази жанрова онасловеност се забелязват ярки опозиции – между химна 
и импресията, между химна и баладата, както и всеобхватно основопола-
гащото за цялата книга противопоставяне между забавено-тържествената 
полонеза и устремно-агресивния марш („Полонеза“ е встъпителният текст 
в „Химни и балади“, докато финалното „Маршът на варварите“ категорич-
но вещае разпада на индивидуалистичната светонагласа). Тук непременно 
трябва да отбележим и ролята на цикъла „Сонети“ (една компактна тексто-
вост у Траянов, удържала се от журналните му публикации до антология-
та „Освободеният човек“). Сонетът е насловът, скрепяващ в едно не само 
текстове, структурирани като сонети, но също и текстове, отличаващи се 
с декларативност, със схематично обрисувани лирически фигури, които са 
лишени от диалогичност и са емоционално изсушени, точно обратното на 
молитвите, импресиите и баладите. В рано появилия се цикъл „Сонети“ 
(1909) за първи път биват набелязани различните превъплъщения на ли-
рическия Аз (скитник, слепец, странник, пророк, прокажен и т. н.), чий-
то обсег ще добие неимоверна, потенциално безкрайна културна широта 
в книгата „Пантеон“ (1934), в която лирическият Аз се преобразява (т. е. 

13 Определено трябва да се напомни, че в случая имам предвид оригиналната книга от 1911 
г., която не е идентична с едноименния цикъл в „Освободеният човек“ (1929) и е пределно раз-
лична от редуцирания подбор на същия едноименен цикъл в познатите, силно съкратени, свое-
волно променяни от редакторите, издания на Траяновата поезия от 1966 г. до наши дни.

14 Траяновите поеми „Бетховен“ и „Сянката на Саломея“ са публикувани за последен 
път в антологията „Млада България“ (съотв. с. 32–33 и 31–32), неотграничени жанрово 
сред останалите поместени там творби. По-нататък те са окончателно заличени от 
представителния корпус на „Освободеният човек“ (1929).



191

вживява се или се отъждествява) с именити творчески индивидуалности, 
извеждайки физиономичното от тяхното амплоа до емблематична културна 
роля (изкупител, прометоид, прокълнат, умиращ лебед, иманяр и т. н.), как-
то и пределно абстрахирайки конкретното във встъпителните заклинания на 
„Пантеон“ в ролите на венценосеца, мечоносеца и други.

	От друга страна, що се отнася до жанрово именуваните творби на Тра-
янов, тук непременно трябва да се отбележи завидният брой заглавия, породе-
ни чрез позоваване на музикални жанрове: освен функционално натоварените 
в „Химни и балади“ полонеза и марш, у Траянов се срещат още ноктюрни 
(изличено по-сетне ведно с премодулирането на лирическия изказ на поета 
в оптимистична неотстъпност – песен, запев, мелодия, романс). С известна 
условност към тях може да присъединим псалома, химна и хорала, които се 
появяват в поезията му едва през 20-те години на ХХ век, т. е. определени 
текстове са жанрово промислени под егидата на тези понятия едва в периода 
на сп. „Хиперион“. Тяхната същност е зададена твърде късно от Траянов, или 
е осъзната (ведно с радикалната преработка на текстовете му от този период) 
едва ли не към края на 20-те години на миналото столетие, когато в българска-
та литература мощно навлизат срещуположни естетически тенденции.

	Към заклинанията у Траянов се отнасят и обръщения към определе-
но лице (или към обобщено понятие – например към младостта и любовта), 
с ранна поява в поезията му („Към майка си“), впоследствие разраснала се 
до характерна, белегова употреба, най-вече в книгата „Пантеон“ (1934). Този 
род текстове въобще не са диалогични – те са именно перформативни на/
заричания, интенционално насочени към даден лирически обект, повелява-
не на дадени качества, насподобяване на обекта с тях, своеобразни, мажор-
но преувеличени внушения. Към тоя дял текстове можем да причислим и 
творбите със заглавия, съдържащи културни фигури, въвеждащи определен 
духовен контекст, който бележи характерна промяна при прехода от един пе-
риод на авторовото развитие в друг. Ако ранният Траянов, подобно на Алек-
сандър Балабанов със стихотворението „Страшните очи“ например15, пуб-
ликува разгърнат поетически текст по мотива Саломе – „Сянката на Salome“ 
(в книгата „Химни и балади“ от 1911 г. вече с побългареното заглавие „Сян-
ката на Саломея“), то Траянов от началото на 20-те години на ХХ век вече 
не „помни“ това заглавие, както и жанра поема и предпочита да въведе, да 
изведе в заглавие други женски културни фигури, свързани с плодородието 
и майчинството: „Химн на Астарта“ (всъщност преработка на декадентски 
интонирани фрагменти от „Южни цветове“), Суламита от едноименното сти-
хотворение16, и те не изглеждат спорадични наноси в поезията му, тъй като 

15 Художник, II, 1906, кн. 1, с. 21.
16 Вероятно повлияно от заглавието „Суламит“ на Л. Стоянов (в цикъла „Горящо 

сърдце“ – сп. „Художник“, ІІІ, 1909, кн. 7, с. 10). Няма да е преувеличено твърдението, че 
двамата поети постоянно „обменят“ и изпробват в журналните си публикации различни 
заглавия. Така в този цикъл на Л. Стоянов се среща заглавието „Eros et Psihèe“, несъмнен 



192

още в периода 1911–1912 година, т.е. във времето на конципиране на книгата 
„Химни и балади“ Траянов вече търси и набляга на културни позовавания, 
обърнати към миналото и историята. „Адамитска песен“, контаминиран текст 
от два ранни, неозаглавени фрагмента, чийто първообраз може да се открие 
в „Южни цветове“, се появява през 1911 г. в сп. „Наблюдател“ под наслов 
„Химнът на човека“17. По-късното преименуване на текста в „Адамитска пе-
сен“ подсказва тенденцията, разгърната в творчеството на Траянов от 20-те 
години на ХХ век – да стилизира в историческа перспектива своите заглавия 
(например „Кръстоносци“, „Старобългарски псалом“). 

	Що се отнася до стилизирането на Траяновите заглавия в опреде-
лена посока, до тяхната, едва ли не тематична монолитност, то трябва да 
обърнем специално внимание на две натрапливи доминации: на земните 
и на пролетните наслови. Честотата на тяхната употреба е толкова насто-
ятелна, че със сигурност води до семантично обезсилване, до своего рода 
автоматизъм и обезсмисляне, до абсурд18. Тази своеобразна нароеност на 
земни и пролетни наслови в поезията на Траянов обаче не е органична черта 
на поетиката му. Макар и притеглен от земното и пролетното, ранният Тра-
янов е определено поет на есенната покруса, на здрачния интериор, на хер-
метизма, на опустошителните плътски страсти и стилизираните по-късно 
заглавия с повтарящия се епитет есенен („Есенни терцини“, „Есенен ден“, 
„Пред есенната нощ“, „Есенен сън“, „Последна есенна вечер“, „Ноемврий-
ски път“, „Есенният вятър“) потвърждават именно тази нагласа. И земята, 
и пролетта при Траянов (до появата на „Химни и балади“ от 1911 г.) са ре-
алии от сферата на бляна, на пожеланото, на екстатичното мечтание. Затова 
толкова характерните земни и пролетни наслови19 се появяват, биват усърд-
но нанасяни в поезията му едва от началото на 20-те години на ХХ век, т. е. 
те са привнесен, вписан елемент в редактираните варианти на ранните му 
текстове, или – в окончателните версии на стихотворенията му, така, както 
са известни те на читателите, респ. на изследователите на Траянов. 

	Последователната употреба на земни и пролетни наслови изглежда 
един вид аберацио, странност, лека вманиаченост в изказа на поета, оба-
че тя е обусловена, (пред)зададена, предопределена от следваната линия в 
изданието „Хиперион“ – т. е. от линията на т. нар. български символизъм: 
мажорно-изстъплен, „пълнокръвен“ (по определението на Иван Радосла-

отглас от „Eros et Psyche“ на Траянов (от цикъла „Горящи хоризонти“ – „Художник“, II, 
1906, кн. 19-20, с. 15; 18).

17 Вж. сп. „Наблюдател“, II, 1911, кн. 2, с. 95–96.
18 Показателно е едно редакторско недоглеждане в изданието „Избрани творби“ от 1981 

г. (ред. Ив. Сестримски), където в съдържанието на книгата стихотворението „Земен път“ е 
погрешно изписано като „Зимен път“ (с. 353) – според мен възможен ефект от размножава-
нето на земни и зимни заглавия у късния Траянов, което води до абстрахиране, обеззначава-
не и взаимозаменяемост на тези определители.

19 „Пред саркофага на пролетта“ е ранно заглавие, което явно протовостои на по-късната 
насилено жизнеутвърждаваща тенденция в „Освободеният човек“ (1929).



193

вов), един вид перформативен витализъм. Появата на първите заглавия у 
Траянов,  съдържащи компонентите земя и пролет, неизменно е обвързана 
с журнално-идеологически контексти: първото по рода си озаглавяване на 
някогашен фрагмент като „Земен зов“ („Хиперион“, 1923, кн. 3) е жест на 
приобщаване към земния контекст (идеологията на земното, на чернозема в 
сп. „Хиперион“, независимо дали произлиза от недоизживяното влияние на 
Пшибишевски („Erdensöhne“ [Синове на земята]), или е, както се твърди в 
нашата литературна история20, етап на отрезвяване след потресните събития 
от Войните, т. е. своеобразно „приземяване“ на символизма). В случая правя 
важното уточнение, че напорът по земното и възпроизвеждането на вита-
листичните пориви е градивен елемент от естетическата платформа на самия 
български символизъм, те са постулирани от Ив. Радославов и Л. Стоянов 
още в първите годишнини на изданието. Всички земни наслови при Траянов 
(„Земен зов“, „Земна радост“, „Земно упорство“, „Земен стражник“, „Земен 
хорал“) се вписват в общия контекст на заземяване, в груповата тематиза-
ция на земното, проведена в това издание, в огрубяването и прозаизирането 
на поетичните реалии, което може да се забележи съвсем отчетливо (дори 
мистикът Иван Грозев е приобщен към този устрем по земното) на фона на 
миньорно-есенните текстове на Ат. Далчев21, появили се успоредно с премо-
дулираните в „искрометен“ витализъм Траянови стихотворения. 

	В този смисъл и болезненият копнеж по пролетта се превръща у 
късния Траянов в пролетна възмога, в опиянение, шемет, екстаз, не без вли-
янието на налагания бравурен, възхождащ символизъм. Знаменателно е, че 
в книжка 4-5 на сп. „Хиперион“ от 1923 г., посветена на Д. Дебелянов, от 
самия Дебелянов са публикувани, заедно с „Кръстопът на бъдещето“, не 
дотам известни негови творби, чийто лайтмотив е запленеността на лириче-
ския Аз от пролетта („Пролетно утро“) и на които е присъщ ведрият поглед 
към битието, т. е. творби, отявлено противостоящи на елегичния Дебелянов 
от изданието „Стихотворения“ (1920). Именно към тях се присъединяват 
публикуваните в същия брой на списанието „Химни на пролетта“ на Т. Тра-
янов, и не просто присъединяват – преработените текстове на Траянов, къ-
дето пролетното е изведено като основен императивен белег, наподобяват 
така зададената – привидно от Дебелянов – лирическа тоналност, пригласят 
на възторга от битието, стремят се спонтанно да го изпишат. В този сми-
съл „Химни на пролетта“ са несъмнено поетическо постижение за Траянов, 
знак за обрат в поетическото му мислене, пренагласеност на лирата, което 
обаче е предначертано от контекста и само по себе си е несамостойно, от-
гласяващо. Че заглавията и оформянето на определени лирически цялости 

20 ЛИКОВА, Р. Проблеми на българския символизъм. София: Български писател, 1985, с. 
125–127.

21 Вж. напр. стихотворението на Ат. Далчев „Есенно завръщане“, встъпително в кн. 6-7 на 
сп. „Хиперион“, ІІ, 1923, с. 289, както и цикъла „Есенна поема“, включващ стихотворенията 
„Вятърът“, „Път“, „Вратите“, „Коли“ – „Хиперион“, III, 1924, кн. 4-5, с. 188–191. 



194

у Траянов са контекстуално обвързани и производни на онова, което непо-
средно ги обкръжава, свидетелства цикълът „Поход“ („Хиперион“, 1924, кн. 
4-5), съхранен и в антологията „Освободеният човек“, който включва по-ра-
но публикуваните творби „Себеотрицател“, „Среднощно бдение“, „Маршът 
на варварите“22. Една лирическа цялост, която отгласява и трябва непри-
нудено да окръгли, довърши, затвърди внушенията от преводния текст на 
Николай Гумильов „Варвари“, както и да предопредели, от своя страна, за-
явената ярка теза в статията на Ботьо Савов „Скитско и славянско в българ-
ската литература“, която пряко следва стихотворенията на Траянов. Тоест 
този представителен брой на сп. „Хиперион“ е идеологически единен, той 
прогласява идеологията на варварството на различни нива, фундира я вся-
чески23. Такова наблюдение потвърждава силната контекстуална споеност 
на Траяновите преработени произведения – произхода на техните заглавия 
именно от подобен род връзки, идеологемни съотнасяния и закрепености. 
Тъкмо тези обвързвания биват по-късно пренесени и в антологията „Осво-
боденият човек“ (1929), както и в книгата „Романтични песни“ (1926). Ала 
най-важното, което трябва да се подчертае относно автоматизма на земните 
и пролетни наслови у Траянов, е, че всички те, без изключение, са вписани 
в поезията му едва през 20-те години на ХХ век – те не са изначално свой-
ствени на неговия тип лиризъм, а са една изработена впоследствие тематич-
на верига, част от Траяновото радикално себепреосмисляне и себеподмяна. 
Така концептуално ярки заглавия от рода на „Земен хорал“, „Свята пролет“, 
„Земно упорство“ (израз от стихотворението „Адамитска песен“, изведен в 
заглавие) са резултат, последица, характерност от 20-те години на миналия 
век и не бива да се тълкуват като експоненти на краевековния период, защо-
то са промислени в тази своя направа едва във времето след Войните. Тук 
изниква и проблематичното питане – на кое време собствено принадлежат 
Траяновите поетически текстове, във версията, в която биват четени и по-
знати? Питане с различни отговори, според мен безкрайно продуктивно.

	Към регистъра на земните и пролетните заглавия се отнасят и насло-
вите, свързани с езически ритуалното начало, също появили се постскриптум, 
също така плод на късно концептуализиране („Костер“, „Бял жертвеник“, 
„Олтарни цветя“, „Причастие“, „Златен съд“, „Бели мирти“). Стигайки до 
заглавията „Олтарни цветя“ и „Бели мирти“, веднага трябва да отбележим, 
че популярните Траянови титулувания на текстове с име на цвете също про-
изхождат едва от 20-те години: „Синьо цвете“, „Теменуга“, „Нарциси“ са за-
главия, добити или чрез възвеждането на даден мотив до наслов, или поро-

22 От тях стихотворението „Себеотрицател“ е публикувано и в сп. „Везни“, I, 1919–1920, 
кн. 12, с. 439.

23 Програмният брой на сп. „Хиперион“ непосредствено следва статията манифест на 
Гео Милев „Поезията на младите“ (Пламък, I, 1924, кн. 2, c. 70), със станалата популярна 
констатация-възглас „Българската поезия има нужда от оварваряване. От сурови сокове, в 
които има първобитен живот – за да ѝ дадат живот“.



195

дени от речитатива, от повторението на рефрен в текста, какъвто е например 
случаят с „Нарциси“ (късната речитативна поетика на Траянов е произвела 
не едно и две такива заглавия с късна дата – „Засмей се пак“, „Последен 
остатък“, „Ти дойде“, „Жестока красота“ и много други). Ако трябва да се 
направи обобщение за Траяновите заглавия, свързани с название на цвете, 
то емблематичните за неговия натюрел „Синьо цвете“ и „Теменуга“ са про-
дукт на преднамереното стилизиране в духа на немския романтизъм – една 
привнесеност или ретроспективно себеоткриване в този изказ. От ранните 
заглавия, носещи име на цвете, оцеляват единствено „Тъмновиолетна орхи-
дея“ и „Слънчоглед“, чиито контекстуални позиционирания вече бяха обсъ-
дени, докато насловите „Увяхнал мак“ и „Мимоза“ са напълно изличени от 
набора цветя в поезията на Траянов, вероятно заради производността им от 
декадентската поетика.

	Към настойчиво повтарящите се заглавия у късния (христоматиен) Тра-
янов се числят и насловите, съдържащи съставката ден („Първият ден“, „Смъртта 
на деня“, „Елегия за деня, който няма да се върне“, „Българският ден“) – една 
тематика, бележеща възходите и пропаданията на дневното, отново заглавно 
формулирана едва през 20-те години на ХХ век и несъмнено произтекла от обя-
вяването на „Новият ден“ за манифестна творба на българския символизъм24. В 
поредицата от дневни именувания на поетически текстове може да се проследи 
беглата, краткотрайна поява например на заглавието „Шеметен ден“ (Хиперион, 
1925, кн. 4), преназовано окончателно в „Май“ („Романтични песни“, 1926). Но 
възвестяването на дневното – като излаз и перспектива – е отсечено категорич-
ният жест в книгата „Земя и дух“ (1941), където е обособен цикъл със заглавие 
„Българският ден“, т. е. денят участва като елемент в един надреден, концеп-
туален наслов. Споменавайки последната, издадена приживе на Траянов книга 
„Земя и дух“ (преработен вариант на „Български балади“ от 1921 г.), непремен-
но трябва да изтъкнем ударното, императивно постулиране на определението 
български в ред заглавия от стихосбирката („Български видения“, „Българска 
песен“, „Български заклинания“, „Старобългарски псалом“, „Старобългарски 
химн“, „Победният марш на българите“, „Българският лес“)25. Това би могло да 
се възприеме като отклик на тогавашния политически момент с породени кон-
кретни очаквания от изхода на Втората световна война, ала българското като 
доминантен белег сред заглавията на последната книга е просто вид ескалиране, 
идеологизиране, размножаване, налагане, свръхотчетливост на националноет-
ническия признак, който е изведен първоначално в „Български балади“ (1921)26, 

24 Както бе отбелязано, ретроспективно от Ив. Радославов в „Българският символизъм 
(Основи–същност–изгледи)“ – Хиперион, IV, 1925, кн. 1-2, с. 3–27.

25 Първоначалният замисъл за заглавие на книгата „Романтични песни“ (1926) е именно 
„Български песни“ – Хиперион, IV, 1925, кн. 8, с. 373–374.

26 С явно опозитивен, антипатриотарски смисъл надарява Гео Милев определителя 
„български“ в „Български балади“ (1921). Вж.:  МИЛЕВ, Г. „Български балади“ от Теодор 
Траянов. – Везни, ІІІ, 1921, кн. 6, с. 108.



196

а във времето от началото на 40-те години добива ярка маркираща стойност. 
Не бива да забравяме, че в кръга „Хиперион“ националното е идеологически 
остойностено: Ив. Радославов онасловява антологията на символизма „Млада 
България“ (1922) и неизменно дефинира литературното явление символизъм 
български, въпреки съзнанието, че корените на този феномен са чуждоземни, 
небългарски, закономерно пресадени на родна почва. В този смисъл „Земя и 
дух“ (1941) е книга, в която по-късно прибавеният белег български работи като 
преекспониране, окончателно затвърждаване на заявеното в началото на 20-те 
години, но вече като го окрупнява и се стреми да му придаде нови мащаби. 

	От друга страна, както бе заявено, още от началото на творческия си път 
Траянов проявява склонност към монументални съчетания, и то когато пресъз-
дава в поезията си съкровени психически състояния (например „Меланхолия 
на вкамененото“, „В бездната на тъмното страдание“). Тази негова склонност 
търпи развитие през годините и се превръща в отчетлив напор по абстрахиране, 
обобщаване, уголемяване на фигурите и на психическите състояния в негови-
те наслови: нека да припомним двата представителни персонажа Приснодева 
и Пилигрим в черно с генезис в ранната лирика на поета, които израстват до 
уедрени, универсализирани образи-заглавия на дялове от антологията „Осво-
боденият човек“ (1929). Това би могло да обясни и появата на заглавието на по-
следната книга „Земя и дух“ като израз на пределна антитетична обобщеност и 
абстрахиране и в немалка степен – на декларативна изчистеност. Ала за да дос-
тигне тази универсална и като че ли безлична формулировка, Траянов последо-
вателно изнамира – по протежение на цялото свое преработвано творчество – 
наслови от този стерилно-херметичен, непрозрачен, безизразен, абстрахиран, 
клиширан, лишен от конкретика тип („Приветствен зов“, „Неуловима сянка“, 
„Неземно обещание“, „Лазурен запев“, “Възлитнала песен“, „Небесният път“, 
„Свещен запев“, „Светъл славослов“, „Празничен химн“). Тук отбелязвам и 
много решаващата подмяна на заглавието „Демон“ (1905) с „Призрак“ (1929), 
което всъщност напълно съответства на преработения, стилизиран в „мрамор-
на уравновесеност“ и лишен от някогашните упадъчни ексцесии текст: 

Възлез, жена, макар душа да стене,
в смъртта ѝ ти насита потърси, 
тогаз вземи на мраморни колене
главата ми и шемет поръси!

Така че надареният с мазохистични черти демон се е превърнал в обуз-
дан, донякъде предвидим и безобиден призрак. Подобна значеща подмяна на 
ранния текст и заглавие е  аналогична например с преформулирането на ран-
ното, запомнящо се заглавие „Обагрен вир“ в неизразителното „Далечно ехо“. 

У късния Траянов обаче заглавията, колкото и да изглеждат рутинни, 
израз на обиграност в абстрахираната стилистика, целят да създадат единна, 
непротиворечива семантична система, което обяснява както безвъзвратното за-
личаване на някои ранни физиономични наслови с физиологично-натуралис-



197

тична отсянка (да напомня отново фрапантното „Пред дишащия труп“), така 
и доловимите отгласи, повторения от концептуално естество в някои от загла-
вията на книгата „Пантеон“ (1934): например „Рицарят на синьото цвете“ (Но-
валис) отпраща към стихотворението „Синьо цвете“ от книгата „Романтични 
песни“ (1926); „Нарцис“, посветено на Стефан Маларме, (не)волно се свързва 
с текста „Нарциси“, чийто наслов е поставен едва през 20-те години; „Изку-
пител“ е неслучайно избраното амплоа за поета Рихард Демел, което отвежда 
към Демеловото заглавие „Erlösungen“ (1891), т. е. изкупления, към някогашния 
цикъл с озаглавени фрагменти и в Траяновата книга „Regina mortua“ (1909), 
или в случая става дума за промисляне във времето и за извеждане на есенци-
ална същност от творчеството на поета Демел. Да спомена и наслова „Вечен 
пилигрим“, посветено на Алфонс де Ламартин в „Пантеон“, което няма как да 
не бъде асоциирано с „Пилигрим в черно“ (1911), с една донякъде парадна ем-
блематизация на мъжкото начало в антологията „Освободеният човек“ (1929). 

	В процеса на активно себепресъздаване през 20-те години на ХХ век, 
процес, на който Траянов подлага ранното си творчество, той сътворява – именно 
чрез характерната си поетика на постулиране – ред заглавия на текстове, кои-
то очевидно тематизират психически състояния (сред тях попада и латинското 
„Eros et Psyche“, както и стихотворението „Ужас“, което съдържа нескрита ре-
минисценция от Никола Фурнаджиев). Доколко обаче тези текстове притежават 
психологическа дълбочина, в отличие от ранните изповедно-медитативни творби 
на поета, и до каква степен насловите им са подвеждащи, би могло да бъде обект 
на друго отделно изследване. Тук само би могло да се обобщи, че категоричните, 
констативни наслови произлизат от тази поетика на „намирането“ и прояснява-
нето, като все пак понякога поетът спонтанно „се завръща“ към забравената си 
изповедност и неразрешими антиномии от началото на ХХ век, изписвайки фор-
мули(ровки), които съвсем незабележимо подронват изнамерения императивен 
изказ, например: „На странна обич ледните вълни“ („Обречени“); „сърца, в са-
мата обич отчуждени“ („Спомняш ли си“); или например привнесеното с късна 
дата „тигровите лапи на миг недоживян“ („Вълшебство“). Подобни сентенциоз-
ни формули са незаличимата следа на себе си – „последният остатък“ от ран-
ния Траянов, чиято декадентско-резигнативна поетика е превърната през 20-те 
години на ХХ век в единствено познатата днес хладна, емоционално изчислена, 
пресметната стилистика, внушаваща възхода, очистването, освобождаването от 
пагубните страсти и помисли, постигането на непоколебимите стойности.   

ЛИТЕРАТУРА
АНГЕЛОВ, Б. Лириката ни през 1907 година. – Мисъл, ХVІІ, 1907, кн. 9-10, с. 

612–642. [ANGELOV, B. Lirikata ni prez 1907 godina. – Misal, XVII, 1907, kn. 9-10, s. 612–642.]
ЛИКОВА, Р. Проблеми на българския символизъм. София: Български писател. 

1985. [LIKOVA, R. Problemi na balgarskiya simvolizam. Sofia: Balgarski pisatel, 1985.]
МИЛЕВ, Г. „Български балади“ от Теодор Траянов. – Везни, ІII, 1921, кн. 6, с. 103–

111. [MILEV, G. „Balgarski baladi“ ot Teodor Trayanov. – Vezni, ІII, 1921, kn. 6, s. 103–111.]



198

МИЛЕВ, Г. Поезията на младите. – Пламък, I, 1924, кн. 2, c. 67–70. 
[MILEV, G. Poezijata na mladite. – Plamak, I, 1924, kn. 2, s. 67–70.]

РАДОСЛАВОВ, И. В отговор на неколко недомислия. – Хиперион, I, 
1922, кн. 4-5, с. 300–305. [RADOSLAVOV, I. V otgovor na nekolko nedomisliya. – 
Hiperion, I, 1922, kn. 4-5, s. 300–305.]

РАДОСЛАВОВ, И. Българският символизъм. (Основи–същност–из-
гледи). – Хиперион, IV, 1925, кн. 1-2, с. 3–27. [RADOSLAVOV, I. Bălgarskiyat 
simvolizam. Osnovi–sastnost–izgledi. – Hiperion, IV, 1925, kn.. 1-2, s. 3–27.]

BENZMANN, H. Moderne deutsche Lyrik. Mit einer literaturgeschichtlichen 
Einleitung und biographische Notizen. Leipzig: Reclam, 1904, S. 149–154.

VLASHKI, M. Teodor Trajanov als Vermittler zwischen der Wiener und der 
bulgarischen Moderne. – Zeitschrift für Slawistik, 2020, Vol. 65 (3), S. 382–440.

TRAYANOV’S TITLES – CONTEXTS OF SELF-ERASURE AND SELF-CREATION
Abstract. Looking into the work of T. Trayanov it turns out that most of his em-
blematic titles appeared much later, only in the 1920s. If we exclude the vivid 
ornamental titles of the early twentieth century (“The Drop of Desire”, “Mel-
ancholy of the Petrified”), as well as the few surviving titles from then (“Sun-
flower”, “New Day”), the poet’s later titles were not spontaneously placed as 
the texts appeared, but were formulaic quintessences, used over a long period of 
time and applied with a particular aesthetic tendency in mind. Thus, Trayanov’s 
titles mark the changes in his poetics: there are either a small number of per-
sistent titles, reimagined from a radically new context; or the proliferation of 
spring titles, a product of the ideological format of optimistic upbeat Bulgarian 
symbolism imposed in the early 1920s. These include titles associated with pa-
gan-ritual origins (“Pyre”, “White Altar”, “Altar Flowers”), also titles produced 
by self-stylization in the spirit of German Romanticism such as “Blue Flow-
er”, “Violet”, “Daffodils”, as well as all titles that emerged as a consequence 
of contextual links, correlations and affirmations in the magazine Hyperion. 
Key words: title, Theodor Trayanov, symbolism, secession, poetics

Bisera Dakova, Assoz. Prof., Dr. Ph.
Institute for Literature, Bulgarian Akademy of Sciences 
52, Shipchenski prohod Blvd, Bl. 17, Sofia, Bulgaria
Institut für Slawistik, Universität Wien
Spitalgasse 2-4, Hof 3, Wien 1090, Österreich
E-mail: biseradakova@yahoo.de; bisserka.dakova@univie.ac.at



199

Вера Радева, доктор
Институт за литература – Българска академия на науките

КЪМ ПРОБЛЕМА ЗА СМЪРТТА КАТО СИМВОЛ В ПОЕЗИЯТА 
НА ТЕОДОР ТРАЯНОВ

Резюме. Настоящото изследване има за цел да разгледа мотива за смъртта 
в ранното творчество на българския символист Теодор Траянов. Изследван 
е конкретно образът на смъртта в първата стихосбирка на поета „Regina 
Mortua“ (1909). Работено е по антологията „Освободеният човек“ (1929), 
включваща творби от периода 1905–1911 г., където „Regina Mortua“ заема 
първата част.  
Ключови думи: Теодор Траянов, поезия, символизъм, смърт

Целта на настоящото изследване е да разгледа още веднъж ранното 
творчество на Теодор Траянов. Конкретно изследователското внимание се 
спира върху символа на смъртта, като открива многобройните проявления 
на морбидното в творби, включени в първата издадена стихосбирка на по-
ета „Regina Mortua” (1909)1. Мотивът е избран по няколко причини. Той е 
както неочаквано и плашещо мрачен за читателя, така и вечен, и банален 
като естествен край на всичко. По-общо е схващан като неизбежен фи-
нал на битието, като трагичен край на взаимоотношения, смяна на етапи 
в човешкия живот, или промяна в сезоните. Той трябва да бъде разбиран 
обаче и метафизично като ново начало, но вече в друга форма, в друг свят, 
в един следващ етап, както е например в стихотворенията „Новият ден“ 
или „Предутрина“. Този мотив се натрапва постоянно при Траянов чрез 
многобройните вариации, ситуации, или багри, нюанси на „умирането“. 

Без съмнение е, че поезия като Траяновата преди всичко изисква 
особена предварителна нагласа от читателя, за да може да бъде възприета. 
Тук става дума не просто за културен код, а за множество културни кодо-
ве. Такива се откриват в използването на латински език, в позоваването 
на определени жанрове и вид стихосложение, на митологии и религии, 
на символи като цветя, благородни метали и скъпоценни камъни. Това се 
вижда в творби, със заглавия като „Ода“, „Триолет“, „Есенни терцини“, 
„Кристална чаша“, „Ерос и Психея“. Свръхестествените същества, усеща-

1 За целта е работено по антологията „Освободеният човек“ от 1929 г., където стихо-
сбирката „Regina Mortua” представлява първа част (с. 7–138), включваща творби от периода 
1905–1911 г. Цитатите оттук насетне ще бъдат въвеждани в текста с инициал на заглавието 
RM и посочване на съответна страница.



200

нето от природните картини за един друг свят, аристократично извисеното 
битие на персонажите – всичко това оттласква читателя от обикновеното 
всекидневие, в което баналното не поражда такива чувства и емоции. 

Веднага трябва да се отбележи самата структура, „архитектура“ на 
антологията „Освободеният човек“, тъй като още там е заложен изследвани-
ят от нас символ. Самото заглавие  „Regina Mortua“ (лат. „Мъртва царица“) 
твърде явно отвежда към мотива за смъртта, ако той се разбира буквално от 
читателя. Заглавията на разделите в книгата – книга първа и втора – са съот-
ветно „Книга на отраженията“ и „Живот и сън“ (т. е. животът се явява про-
тивопоставен на съня, сънят е нещо друго, което не е живот). Посвещението 
към „Книга на отраженията“ (т. е. към началото, първа част) гласи: „На Мой-
сей Бенароя е посветена книга на отраженията, песнопение на младостта“.

Подразделите на първа и втора книга имат следните заглавия: „Про-
летна слана“, „Над саркофага на пролетта“, „Минат път“2; „Изгубеният 
рай“, „Ад“, „Чистилище“ и „Причастие“3. В същото време наслагвания от 
езичеството се откриват в творби като „Бял жертвеник“, „В срутеното ка-
пище“, „Костер“, отвеждащи към древни ритуали и вярвания. „Изгубеният 
рай“, „Ад“, „Олтарни цветя“ създават алюзии изобщо за религиите – ези-
чество или християнство. От заглавието на стихосбирката „Regina Mortua“ 
към най-последната ѝ част „Salve Regina“ (RM 130–137) – от смърт и сбо-
гуване, към „здравей“ в смисъл на приветствие към жив човек/същество. 
Тя включва стихотворенията „Tи дойде“, „Извор“, „Талисман“, „Към лю-
бовта“, „Възход“, „Въплътени чудеса“, „Мадона“, „Земен път“ – от смърт 
към живот, един извървян път. В самите творби смъртта се съдържа още в 
озаглавяванията пряко или опосредствано, чрез посочване на различните 
сезони или на особени часове от денонощието – есен, зима, вечер и свече-
ряване. Това се наблюдава в заглавия като „Смъртта на нощта“, „Смърт“, 
„Над мъртвата пролет“, „Брегът на смъртта“, „Ехо на смъртта“, „Смъртта 
на деня“, „Надгробен вихър“, „Погребение“. 

Предпочитаните багри очаквано са във виолетово-черния спектър, 
но и бялото (като сняг или саван) може да бъде разтълкувано като траурно и 
мъртвешко. Сред заглавията на стихотворенията откриваме веднага смъртта и/
или погребалното в „Черно цвете“, „Плачуща върба“, „Бял жертвеник“ и дру-
ги. Златното е символ на зората, деня, новото начало, раждането (на нещо 
ново, което идва от смъртта на старото). Природата или денят при Траянов 
се разделят с нещо, скърбят, умират, гаснат, изчезват: „Вечерна хармония“, 
„Скръбна нощ“, „Прощение“, „Нощен път“, „Безутешност“, „И нивга веч“, 

2 Тоест пролетта не е вече познатият символ на възродения живот чрез разцъфването на 
природата, а отвежда към края, а пътят е отминат, води към финал.

3 Тези заглавия, в качеството им на културни кодове, отпращат към Светото писание 
и по-конкретно към европейската културна традиция, свързана с Данте и Милтън, докато 
понятието чистилище е средновековно нововъведени в католицизма. Символично те пред-
ставят и етапите, през които преминава човешката душа от живота към отвъдното.



201

„Тъжен привет“, „Полунощен път“, „Зимен заник“ и др. Пред читателя не-
прекъснато шестват неуловими, извънтелесни фигури, ангели, изгубени 
души, призраци (RM 96; 100). Прави впечатление постоянното посочване и 
насочване към определена част от денонощието – „Нощен блясък“, „Вечер-
на хармония“ и „Скръбна нощ“ (RM 102. 10, 12, 137). Често срещаме мотива 
„път“ в творбите от антологията: пътят като символ на изминатия живот, 
който върви към своя край („Земен път“).

Раздялата също е край, смърт, завършване на етап от нещо, например в 
творби като „Разделени“, „Среща“, „Вечно млади“, „Прощавай“ (RM 112, 94, 
15, 20). Срещата на влюбените, танцът, прегръдката – те са задължително по-
следни, сетни, няма да се повторят и затова изглеждат изключителни, неземни, 
невероятни, изпълнени със скръб. Това постоянно скитане, лутане, блуждаене 
между световете няма нищо общо с делника на обикновения човек, не занимава 
по никакъв начин героите, няма връзка с тях. Самите те са видени като съще-
ства от съвсем друг свят, попаднали случайно в земното, но чужди на мимолет-
ното, всекидневното, дребното и незначителното. Природата, градът, гробница-
та – те никога не са какви да е, а задължително биват приказни, изключителни, 
не-земни, не-вероятни и не-съществуващи реално, освен в съзнанието.  

Почти всички творби в стихосбирката (респ. в този първи дял от анто-
логията) насочват по някакъв начин към края и смъртта. Сланата, която идва 
с есента, също е вид умиране, замиране, загниване. Нощта отново може да се 
възприеме като край, смърт на деня или начало на друг етап, навлизане в дру-
го пространство – след живота; началото на Другото, което настъпва – след 
смъртта. Особено категоричното повторение „Нивга веч!“ сочи недвусмисле-
но към смъртта. Постоянно е усещането за окончателност, предел, сбогуване. 

Смъртта обичайно винаги е била плашеща за човека заради непознато-
то, което идва след нея, което е Отвъд, след края на биологичното съществуване 
на индивида. Тя потиска духа на човека и заради раздялата с любимите хора, 
временна или вечна, според индивидуалните убеждения. Противна е и заради 
знаците на тленност. Непонятна е за още младия, жизнен човек със свежи сети-
ва, изпълнен с желание да види света. Немислима е за егото на индивида като 
абсолютен край. Но при Траянов дори и тази толкова банална, нелицеприятна и 
неизбежна фаза от човешкото съществуване се оказва изведнъж опоетизирана, 
превърната в почти жив организъм, в митологичен персонаж със свръхестест-
вени способности. Тя дебне наоколо, чака своята плячка, идва да я вземе. Почти 
чуваме стъпките ѝ, можем да си я представим. Смъртта в различните си форми 
тук обаче вече е стилизирана, разхубавена, така че да изглежда максимално тра-
гична и дори красива, а не отблъскващ, отвратителен  и страховит край. 

Умирането също така настъпва често в присъствието на други свръх-
естествени същества като призраци, русалки, царици – в стихотворенията 
„Призрак“ и „В призрачен град“, с напитки като нектар във встъпителното 
стихотворение „Новия ден“, или скъпоценни камъни като рубин  – „Чучу-
лига“ (RM 100, 96, 8). Флоралното присъствие също не е банално, а знако-



202

во, символно насочващо към мотива – предимно кипариси, плачещи върби, 
черни цветя обграждат читателя, като дори слънчогледът от едноименната 
творба „навежда загаснал поглед настрана” (RM 59).

Смъртта, есента, зимата също са далече от земната представа на чо-
века за прост биологичен край на съществуването, или за регулярна смя-
на на сезоните. Те неизменно се явяват ефектно, наметнати с черен воал, 
витаят, пристъпват леко, изящно. Чистилището, саркофагът, нощта – това 
вече са други атрибути на раздялата с живота и преминаването в Онзи свят. 
Тишината или замиращите звуци също отвеждат към края. Нощта е вре-
ме-пространство, свързано с много митове, легенди, табута, страхове. След 
определен час на денонощието порядъчните хора не би трябвало да излизат 
извън една гранична, сигурна зона – да престъпват прага на дома си. 

Като илюстрация по-надолу са приведени цитати от няколко произведе-
ния на Траянов, които разглеждат  смъртта или края от различни перспективи. 

„Тризвучие“:
В средмайски сън въздушна лодка
отнесе моя бял венец;
днес говор на вълната кротка
вести за гибелен конец.

„Колебание“: 
Мълчим и чакаме минути ясни,
на светла радост образът засмян,
че, знаем, като песен ще изгасне
през първий още пламък сън венчан.

„Черно цвете“:
Запей, не слушай, че те питам
над нас ли плаче есента,
запей ми, нека падат скритом
безмълвни сухите листа.

„Тъжен привет“:
И нивга веч! Но всичко ще узнаеш,
към рай изгубен друма ще прозреш,
над любовта без сълзи ще ридаеш,
над зрелий плод, попарен с ранна скреж.

„Смърт“:
Подемат се надгробни песнопения,
зад планини загасва жъртвен плам,
напразно погледът предсмъртен там
гадае свойте тайни нерешени.
Смъртта надниква, лист по лист се рони,
скрибуцат, глухо стенат голи клони.

                                    (RM 11, 17, 18, 24, 40)



203

Чрез заглавията на разделите може да се види и по-цялостно кон-
цепцията на стихосбирката за живота съновидение. Това е явно, например, 
във втората книга от раздела „Regina mortua“ – „Живот и сън“. Животът е 
кратък, а смъртта вечна. Животът е път към смъртта. Сънят е видян като 
предполагаемо умиране или битуване в други селения, т. е. той може би не 
е, не може да се смята за част от живота, разбиран в неговата делничност. 

Висока е честотата у Траянов също на плача, на риданието, което 
е неизбежен ритуал при временна или постоянна раздяла с нещо/някого. 
Не само при персонажите, когато любимата жена се разделя с мъжа, или 
влюбените, които ридаят над участта си. Самата  природа оплаква двамата 
влюбени, които (ще) се разделят; често и сърцето плаче. Дъждът дори е като 
плач. Това е пак предчувствие за край и за умиране – в „Безутешност“, „Тъ-
жен привет“, „Надежда“. 

Самопризнанията на Траянов относно неговото творчество дават 
малко по-пълна представа и обяснение за прочетеното в стихосбирката 
„Regina mortua“. В края на антологията „Освободеният човек“ е приложен 
ценен послеслов, с важни сведения за това как авторът сам преценява този 
етап от своя творчески път. Акуратно се отбелязва какво съдържа книгата, 
като по собствените признания на Траянов, там почти всичко е сътворено в 
периода между 1905 и 1911 г.4  Посочено е и къде за първи път се появяват 
творбите – в тримесечника „Южни цветове“ (1907) и в „отдавна изчерпани-
те книги“, като е спазен техният хронологически ред. 

Траянов използва и повода за своеобразна защита на своите „мла-
дежки“ работи: „Книгата „Освободеният човек“ е съдба. Тя е романът на 
един живот. Преодоляването на […] атавистични условности е главният 
лайтмотив. […] Това творчество, избухнало с юношеска самонадеяност и 
неудържим напор, носи в началото си, в голяма степен, фрагментарен харак-
тер“ – споделя поетът. Той разглежда публикациите си като ранен, начален 
етап, който обаче, с отчетените вече от края на 20-те години и зрелостта му 
слабости, е бил необходим за творческото му оформяне, за достигнатото 
„по-късно вдълбочаване“ и като краен резултат – „сегашната кристализация 
и завършеност в очертанията на формите“. В този смисъл антологията се 
явява факт след „упорита борба на автора със себе си“.5 

Авторът вярва, че антологичният характер на „тая книга“ рязко я от-
личава от предшественици и съвременници с формата, прозодията и засег-
натите проблеми. Тези нейни достойнства със сигурност ѝ гарантират кул-
турно и историческо място.6 От споделеното от самия Траянов пред близки 
негови съвременници читателят може да си обясни и неговото особено вле-
чение към смъртта. „Светът за мене е по начало нещо трагично. Всичко в 
него е трагично, защото е преходно“ – твърди той пред Константин Гълъ-

4 ТРАЯНОВ, Т. Послеслов към „Освободеният човек“ (1929), с. 241.
5 Пак там.
6 Пак там, с. 242.



204

бов. Признавал е, че „има заложби на трагик. [... ] Някои се радват, че светът 
бил подхвърлен на постоянни промени. Мен промяната ме изпълня с тъга 
[…] защото означава смърт“.7  

Вмъкната е интересна аналогия със смяната на сезоните, които толкова 
често биват намесвани в творбите му. Пролетта винаги настъпва след есента и 
зимата, което (би трябвало да) вдъхва повече оптимизъм у човека. Това обаче 
в тази поезия не се усеща, защото „…окапалите листа са окапали и нищо не 
може да ги възвърне.“8 Миговете, разходките, дори падащият сняг – това нико-
га няма да се повтори повече и това е уникалност, изключителност, която обаче 
не идва винаги с положителен знак за човека. Еднократността, неповторяе-
мостта, която носи след себе си неминуема тъга – това е, което терзае поета, 
защото подсказва, че всичко, включително и човекът, изчезва, не се повтаря. 

Гълъбов обяснява този песимизъм и с обективни причини. Това са би-
товите условия, при които е принуден да живее и твори Траянов – баналната 
постоянна оскъдица, която е трудно съвместима с творческия дух. Конкрет-
но той изрежда и за какво поетът не е разполагал със средства. Вечният недо-
имък трудно се съчетава с виденията на русалки, колесници и дворци. 

Каква е критическата рецепция на морбидността при Траянов от съвре-
менниците му до  интрепретациите от последните десетилетия? В предговора 
си към „Избрани произведения“ на Траянов Людмил Стоянов9 също споделя на-
блюдението си за особената фиксация върху смъртта. Предговарящият заявява: 
„Такива са виденията на тази поезия. Сякаш животът е престанал да пулсира“. 
Людмил Стоянов намира и обяснение за мотива, което е остро отрицателно, ко-
нюнктурно, но и разбираемо за времето, в което излиза въпросната публикация, 
а именно през 1966 г. „Безспорно е, че в този лабиринт на смътни догадки е от-
разена не само личната драма на поета, но и една обществена действителност. 
Това е началото на нашия век, пълната безизходност на личността и невъзмож-
ност за проява на вяра за радостен звън и опиянение. Защото общественият дух 
е потиснат от безсилие и военна тревога.“ Това крайно негово мнение намира 
място в предговора именно като известно оттласкване от останалите оценки, 
като поглед към епохата, но от малко по-различна позиция.   

Според Стоян Илиев всяка лирика, която се изгражда на основата на 
смъртта и нощта, не може да не бъде песимистична. В поезията на Траянов, 
според изследователя, точно тези два символа придобиват „много мъчител-
ни и ужасяващи превъплъщения“ – „безлистните скелети“ и „белите сар-
кофази“ дават облик на Траяновата поезия.10   

В монографията си за Траянов Иван Младенов достига до извода, че 
„в нашата културна история по това време, след изгубването на главния иде-

7 ГЪЛЪБОВ, К. Спомени весели и невесели за български писатели. София: Български 
писател. 1959, с. 176.

8 Пак там, с.176.
9 СТОЯНОВ, Л. Предговор. – В: Теодор Траянов. Избрани творби. 1966, с. 8–9.
10 ИЛИЕВ, Ст. Теодор Траянов – грядущ и непознат. София: Български писател, 1983, с 68–69.



205

ал, към който литературата е неизменно съучастна, в настъпилото обърква-
не и безпътица измежду многото нови тенденции се промъкват и нотки на 
един своеобразен декаданс. Все по-често поетите от най-младата генерация 
си задават въпроси от общочовешки характер, сред които са именно и въ-
просите за смъртта. Всичко това според изследователя „са факторите, които 
правят литературната почва у нас […] в състояние да разбира последните 
насоки в развитието на модерната европейска литература“.11  

Ив. Младенов споменава още търсенето на абстрактен идеал „на-
долу“ – към езерни дълбини, потайни вирове, мрачни гори, тъмна смърт.12 
Конфликтът тук, продължава авторът, „ще бъде между извисеността на иде-
ала и несъответното положение на твореца в реалността, където този идеал 
не намира въплъщение“. Носител на идеала, продължава той е „мъртвата 
царкиня“, душата на поета, която жадува хармония и успокоение“ […] а 
стихотворенията от първата половина на книгата, според Младенов, носят 
„тревогите и неудовлетвореността на душата“. 

На честотата на смъртта в „Regina mortua“ обръща внимание и До-
брин Добрев13 от една по-различна гледна точка – тази на статистическо-
то преброяване на употребените символи,  един вид безстрастна точност, 
който като че ли влиза донякъде в противоречие с убегливата образност в 
символичната поезия. При цитиране на подбрани изследователски оценки 
обаче, такава гледна точка също би обогатила наблюденията върху темата 
за смъртта. Според резултатите без всякакво съмнение Траянов може да 
бъде определен като поет на смъртта и на гробищната символика. В това 
отношение е показателна изключително високата честота на употреба на 
символите гроб (гробница), кипарис и кандило. Поетическият регистър на 
страданието и траурните настроения, според Добрев, е разгърнат в пълна 
степен в творби като „Скръбна нощ“, „Смърт“, „Кипариси“, „Тъга“ и т. н. 

Настоящият текст разгледа водещия мотив за (не)избежността на 
смъртта в творчеството на Теодор Траянов  в  неговата първа стихосбирка 
„Regina mortua“ (в нейния преработен антологичен вариант от 1929 г.). 
Направен бе опит да се обоснове изборът на мотива, като бяха отчетени 
сложните отношения между живот и смърт чрез посочване на множество 
нюанси и характерни атрибути. Настойчивата употреба на мотива смърт у 
Траянов бе успоредена и с някои признания на поета, както и с наблюдени-
ята на негови близки съвременници, като бе направен паралел и с актуални 
прочити на Траяновата поезия днес, които убедително препотвърждават 
представата за Траянов като „траурен поет“, взрян в нетрайната уникал-
ност на света.  

11 МЛАДЕНОВ, И. Теодор Траянов в развитието на българския символизъм. София: АИ 
„Проф. Марин Дринов“, 1997, с. 33.

12 Пак там, с 38, 50.
13 ДОБРЕВ, Д. Относно специфичния регистър на символиката на Теодор Траянов. – В: 

Теодор Траянов и неговата епоха. София: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 124–130.



206

   ЛИТЕРАТУРА
ГЪЛЪБОВ, К. Спомени весели и невесели за български писатели. София: 

Български писател, 1959. [GALABOV, K. Spomeni veseli i neveseli za balgarski 
pisateli. Sofia: Balgarski pisatel, 1959.]

ДОБРЕВ, Д. Относно специфичния регистър на символиката на Теодор Тра-
янов. – В: Теодор Траянов и неговата епоха. Съст. Ст. Илиев, Ем. Стайчева, Р. Русев. 
София: ИЦ „Боян Пенев“, 2008, с. 124–130. [DOBREV, D. Otnosno specifichniya 
registar na simvolikata na Teodor Trayanov. – V: Teodor Trayanov i negovata epoha. Sast. 
St. Iliev, Em. Staycheva, R. Rusev. Sofia: Boyan Penev, 2008, s. 124–130.]

ИЛИЕВ, Ст. Теодор Траянов – грядущ и непознат. София: Български писател, 
1983. [ILIEV, ST. Teodor Trayanov – gryadusht i nepoznat. Sofia: Balgarski pisatel, 1983.]

МЛАДЕНОВ, И. Теодор Траянов в развитието на българския символи-
зъм. София: АИ „Проф. Марин Дринов“, 1997. [MLADENOV, I. Teodor Trayanov v 
razvitieto na balgarskia simvolizam. Sofia: AI “Prof. Marin Drinov”, 1997.

СТОЯНОВ, Л. Предговор. – В: Т. ТРАЯНОВ. Избрани стихотворения. 
Ред. Ив. Сестримски. София: Български писател, 1966, с. 5–24. [STOYАNOV, 
L. Predgovor. – V: T. TRAYANOV. Izbrani stihotvorenia. Red. Iv. Sestrimski. Sofia: 
Balgarski pisatel, 1966, s. 5–24.]

ТРАЯНОВ, Т. Освободеният човек. София: Ст. Атанасов, 1929. [TRAYA-
NOV, T. Osvobodeniyat chovek. Sofia: St. Atanasov, 1929.]

ON THE PROBLEM OF DEATH AS A SYMBOL IN THEODOR TRAYANOV’S 
POETRY

Abstract. The present study aims at examining the motif of death in the ear-
ly work of the Bulgarian Symbolist Teodor Trayanov. The image of death 
in the poet’s first poems’ collection Regina Mortua (1909) was specifical-
ly studied. Worked on the anthology The Freed Man (1929), including works 
from the period 1905–1911, where Regina Mortua occupies the first part.   
Key words: Teodor Trayanov, poetry, symbolism, death

Vera Radeva, PhD
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences 
52 Shipchencki Prohod Blvd. (Block 17), Sofia 1113
E-mail: vera.radeva27@gmail.com 



207

Александра Антонова, доц. д-р
Институт за литература – Българска академия на науките

„ЖРЕЦ БЕЗ ХРАМ, ПЪТНИК ПРЕД МНОГО ПЪТИЩА, 
ПИЛИГРИМ БЕЗ РЕЛИГИЯ“  
(Васил Пундев и Теодор Траянов)

Резюме. Настоящата статия представя три текста на талантливия, рано оти-
шъл си критик Васил Пундев, който следи отблизо творческите прояви на 
Теодор Траянов и неговите съвременници поети и прозаици и ги отразява 
на страниците на сп. „Демократически преглед“ и в книгата си „Днешната 
българска лирика“. Критическият поглед на Пундев е дълбок и аналитичен, 
тонът му е рязък, заключенията му са детайлно аргументирани, с почти 
математическа прецизност, като анализът на стиха и композицията се раз-
клонява и към психологическа археология на представа за поетовия Аз. В 
наблюденията си върху поетиката на Траянов Васил Пундев подхожда спе-
цифично, извеждайки положителното си възприемане на поета от по-скоро 
негативни по своето съдържание критични бележки. 
Ключови думи: лирика, неяснота, очакване, раздвоение, художествено само-
съзнание, Васил Пундев, Теодор Траянов  

Във фокуса на настоящото изследване застават три текста на Васил 
Пундев, посветени на Теодор Траянов и негови съвременници – статията „Т. 
В. Траянов“, публикувана в сп. „Демократически преглед“ (1914), крити-
ческият очерк „Теодор Траянов“, поместен в книгата „Днешната българска 
лирика“ (1929), и обзорната статия „Нашата днешна лирика“, публикувана 
отново в „Демократически преглед“ през 1923 г.

Статията на Васил Пундев за Траянов от 1914 г. отразява впечатле-
нията на критѝка от стихосбирката „Химни и балади“ и е изградена като 
гъста мрежа от тези. Рязко, лаконично, категорично реди той един след друг 
своите изводи, заключенията му следват буквално ред след ред и впечатля-
ват като опит за психологическа археология на поетовия Аз.  

Интересно е, че Пундев изгражда своята положително възприятие, 
своята като цяло позитивна оценка върху негативни наблюдения (това е ти-
пичен похват, който виждаме например и в статията му за Вазов, писана по 
повод неговата кончина). Преди всичко критикът призовава лирика Траянов 
към „ясност“, при която тя същевременно да запази своята „характерна“ 
сложност (с. 799)1. Пундев се противопоставя на неясния „забулен“ смисъл, 

1 При цитиране тук и по-долу се посочват само страниците по: ПУНДЕВ, В. Т. В. Трая-
нов. – Демократически преглед, XI, 1914, кн. 8-9, с. 799–810.



208

на намека, досещането, алюзията, асоциацията, говори за „неразгатваеми га-
танки“ у Траянов, които всъщност творчески провокират активността на чи-
тателя, осъжда неяснотата като подменяща поетичността („У Траянова има 
повече мъглявост, отколкото поезия“, с. 800). Пундев характеризира с терми-
на „прозрачна мъглявост“ Траяновата лирика, в някакъв смисъл мъглявостта 
в изказа „подменя“, „маскира“ поезията, създава някаква псевдопоетичност.

Освен неясни, стиховете на Траянов са и хаотични, между тях не се 
съзира връзка: „Стиховете му не следват един след друг, още по-малко стро-
фите; образите и емоциите не се обединяват около един поетически мотив или 
момент“ (с. 800). В някакъв смисъл добрата организация, яснотата на израза 
Пундев асоциира с художническото майсторство, тя е именно майсторство, не-
яснотата не е възприемана като творческа, провокираща читателя да завършва, 
да изяснява. „Всяко творчество е надрастване на дадено съдържание“, пише 
Пундев и в този смисъл упреква Траянов, че не твори, а само възпроизвежда. 
(Сборника „Химни и балади“ Пундев определя с думите на един руски кри-
тик – „книга със стихове, не книга с поезия“: „твърде малко стихотворения са 
дадени от художника Траянов, твърде малко той е художник“ (с. 800).) 

Пундев не открива у Траянов творческа мисъл и стилизация, намира 
дори несполуки в стиха: „Неговите опити в строгата сонетна форма, въпреки 
усилието му да я стегне чрез двойна римовка, остават формално твърде безус-
пешни“. Действително, някои стихове на Траянов изненадват със своята „труд-
нодостъпна красота“, но критикът отбелязва в тях редица технически грапави-
ни – неестествен синтаксис, русизми, съкращения на думи, „изкълчена“ рима.

Очакването – трепетно или тревожно – е характерно за лириката на 
Траянов, твърди Пундев, цялата му лирика има характера на „нещо недоизка-
зано, очакващо, преходно“ (с. 804), с което критикът го определя впрочем като 
антипод на Яворов. Състоянието на очакване Пундев разработва психологиче-
ски детайлно, вглеждайки се в поетовия Аз. Очакването, пълно със съмнения, 
определя и неговата трагичност, в него се намесва фатализъм, усещането е 
радостно-горчиво, а фатализмът е екстериоризиран чрез феномена на „зла-
та съдба“, както ще видим по-нататък (с. 805). Бих добавила, че очакването 
е свързано с неяснотата и хаотичността, които Пундев отбелязва като харак-
терни за Траяновата образност. То задава и характерна форма на стиха според 
критика – „Като външен израз на очакването може да се схване късият размер 
на много от неговите стихове и въобще откъслечността на формата“ (с. 804).  

Анализът на състоянието на очакване у Траянов ми дава повод да посоча 
характерна(та) психопрофилираща стилизация (не психопрофил, а стилизация) 
в подхода на критика, която проектира и приближава твореца в някаква възмож-
на опознаваемост, в представа за емоционални движения, през която Пундев 
чете, създава си ключове на четене. Ето го Траянов в този ключ: „Защото в не-
говите очи светят отблясъци от хиляди вътрешни огньове, затова погледът му 
е блуждающ. […] Инертно-напрегнат, податлив на преломи, той е в постоянен 
вътрешен смут, роб на съмненията […] Неговото творчество има повече изгледа 



209

на още неразгъната, непреодолена трагедия“ (с. 801). И тук отново можем да 
направим връзка с Траяновата „хаотичност“ и неяснота, която Пундев отбелязва. 

Важен щрих към психопрофила на Траянов е наблюдаваното от Пун-
дев желание на Траяновия лирически герой да се отърве от миналото, което 
той нарича още „себеотрицание“ (с. 805). То определя и основния негативен 
тон на лириката му; „споменът за него е непоносим“, надеждата му е спо-
ред Пундев да (се) изчисти от наслоенията на миналото, чрез самозабравата 
да постигне чистия бог на детството, на „ведрата вис“. Желанието за ос-
вобождаване от миналото у Траянов Пундев противопоставя на Яворовия 
„историзъм“ („Историзмът, с който така мъчително беше заета Яворовата 
поетическа мисъл, у Траянова намира свой ревностен отрицател“). Идей-
ното съдържание на лириката му е още „блясък смътен“, все още залутан 
и блуждаещ в търсене на „светлото спокойствие на вечните води“; с психо-
аналитичен характер е наблюдението на Пундев, че упорството на Траянов 
срещу спомена говори за неспособност за справянето, „желаното забвение 
е непостижимо“ (с. 805). И тъкмо чрез енергия за съграждане, с готовност 
за създаване той „бори“ спомена, миналото, което руши. 

В слога на съграждането се появява отново очакването („Траянов вина-
ги очаква или го очакват“, с. 805). Очакваното бъдеще е несвързано с минало-
то, с настоящото, с Аза, то е хипотетично, идеално в някакъв смисъл. Едновре-
менно очакване и фатализъм, едновременност, която белязва с трагичен знак. 
Едновременност, раздвоение – и тук Пундев прави още едно великолепно пси-
хологическо прозрение – те са плодове на себеотрицанието. Лирическият Аз 
обаче – и идваме до третото великолепно прозрение на критѝка – не приема 
съдбата си като направлявана от това себеотрицание, той, съвсем в логиката 
на психоанализа – овъншностява причината, припознава „злата съдба“ като 
виновна. И срещу тази съдба Азът ту се бори, ту се смирява. Израз на отрица-
нието на миналото и на себеотрицанието е богоборчеството на лирическия аз, 
пише Пундев; духа на отрицанието и бунта Траянов влага изобщо в човечест-
вото – то отразява отречението, непоносимостта на миналото („от собственото 
отречение на поета е обзет целият свят“, с. 809–810). Жаждата за варварско 
разрушаване на миналото, страхотният марш на „всички нищи, прокажени, 
проклети“, обещаващ възтържествуването на някакво ново, варварско царство, 
предшества и основава авангардните призиви за оварваряване.    

Характерното за Траянов неспокойствие и тревожност Пундев 
свързва с тайнствеността, нюансирана характерно с мистика и романтизъм; 
Траянов е поет на „скрития огън и повече на дима, отколкото на пламъка“ 
(с. 802); тишината на Траянов е наситена с мистика, с тревога, с хамлетовска 
слабост, която жадува могъщата творческа сила на природата, първичната 
цялост, но и първичната стихийност; той постоянно се пита дали може да 
говори с гласа на (от името на) рода, произхода. 

Любовното чувство също търси цялостност, изгубена и идеална ця-
лост, „характерната раздвоеност на любовното чувство е дадена като рязък, 



210

непреодолим дисонанс“ (с. 806). Любовните песни са молитви за цялост, 
те са молитви за преодоляване на духовно-плътската раздвоеност; много 
важно откритие на Пундев – отново с психоаналитична стойност – ми се 
струва чувството за вина у лирическия аз, което съпътства любовното из-
живяване; когато душата започва „луда оргия над греховете, тя се отдава 
на самоунищожение“ (с. 806). Плътта е схваната амбивалентно – едновре-
менно отричана, тя бива и еманципирана в търсенето на опора, на смисъл, 
на изцеление („Нек в стръвни зной на устни разжарени. / Покой да найде 
смазана душа.“), „поетически е оправдан поривът на сладострастието да 
приспи душата“. Но тъкмо непримиримостта на душата е извор и на стра-
дание, и на надежда за изкупление; тук Пундев отбелязва още едно свое 
психологическо прозрение – страданието от непримиримостта на душата се 
оправдава в търсенето на вечността, на „надсмъртното“. Любовното усеща-
не генерира представа за „момент-вечност“, за идеален свят (живот). Раз-
двоената природа на любовта я обрича на скръб, „единствен свещен дар на 
смъртните“ (с. 808). Любовта парадоксално разделя, раздалечава влюбените 
поради (във, чрез) двойствената си същина, наблюдава Пундев у Траянов.2

Високопоетична е критическата интерпретация на „Химни и балади“ 
у Пундев; критикът успява да предаде цялото богатство на визиите, на усе-
щанията на поета, подрежда много нюанси в поетико-психологическа рестав-
рация на Аза, в един уникален критико-поетически диалог. Въпреки своето 
негативно критично отношение Пундев признава дарбата на Траянов и това е 
недвусмислено изказано по повод новото у поета: новото, което всяка дарба 
има, в случая и Траяновата, въпреки че Пундев отрича новаторство у него.

В очерка си „Теодор Трянов“ с подзаглавие „Химни и балади“, пуб-
ликуван 15 години по-късно в „Днешната българска лирика“ (1929), Пундев 
създава поетовия образ в една по-исторически изтеглена перспектива, която 
му позволява дистанцията на времето и която издава и устойчивото му вни-
мание към този творец. 

Критикът се връща в началото на творческия път на поета и отбелязва 
яснотата на образите и линиите, която впоследствие се „замъглява“ под вли-
яние на „новата немска лирика“, най-вече Рихард Демел – замъгляване, което 
започва в „Regina mortua“ и се разведрява в „Химни и балади“, замъгляване, 
което Пундев, както и в по-ранната си статия за Траянов, отбелязва като нега-
тивно: „От Демел навярно усвои Траянов откъслечността на образите, без да 
стигне особената сила на внушение и странната им връзка у немския учител“ 
(с. 39)3; критикът открива и въздействия върху композицията. 

В по-ранната си статия Пундев беше призовал Траянов да търси 

2 Не само любовта, но и нощта е раздвоена в схващането ѝ, амбивалирана: тук бих 
поспорила с тезата на Пундев, имплицирана в двоякото усещане за нощта като недостатък – 
напротив, тази двойственост създава тъкмо поетическо въздействие (с. 800).

3 При цитиране тук и по-долу се посочват само страниците по: ПУНДЕВ, В. Теодор 
Траянов. – В: ПУНДЕВ, В. Днешната българска лирика. София: Иван Игнатов и синове, 1929. 



211

по-ясен поетически израз, като при това запази своята сложност – тъкмо 
до такова изясняване Траянов не достига, лириката му („чиста“, т. е. не-
зависима от образа на обекта, който извиква лирическите преживявания) 
остава хаотична по форма и съдържание. Тук в анализа си, по отношение 
на Траяновата „мъглявост“, Пундев въвежда едно свое важно теоретично 
изобретение – „художественото самопознание“ у поета, което би трябвало 
да е рационално постижимо („той на себе си е непонятен и странен“, с. 
40). Спонтанното пренареждане на стиховете у Траянов „изяснява“ смисъ-
ла им контекстуално – или чрез връзката им с цикъла, на който принадле-
жат, или в художествената среда на цялото Траяново творчество. Впрочем 
тъкмо характерната „небулозност“ на Траянов става причина според Пун-
дев той да не бъде отразяван отначало от критиката, а след това критиката 
„повтаряше погрешно схващане за Траянов като водач на ново поколе-
ние“. И все пак, в своята неяснота стиховете на Траянов имат „особена 
основа“, скрит смисъл.

Сътворяването като надрастване – тази своя теза Пундев повтаря и тук 
и с оглед на нея оценява творчеството на Траянов не като надрастване, а като 
възпроизвеждане. Композиционна и смислова организация липсва, липсва „син-
тезиращо творческо съзнание“ и затова „словото невинаги е творческо“ (с. 41), 
„четецът трябва мъчително да се досеща какво е намерението на думите“ (с. 41). 

В критическия си портрет на Траянов тук Пундев повтаря част от на-
блюденията си, изложени в статията му за поета от 1914 г., но ги доизяснява 
психологически, предлага нови връзки. Така например критикът свързва не-
яснотата с неспокойствието, тревогата, която пък се обвързва със склонност 
към мистично светоусещане. Небулозността на поетическия израз, сподаве-
ното чувство Пундев отнася към „страха от ясното“, насочвайки се психо-
аналитично. Отново психологично-критически е разработен  копнежът по 
изгубената първична цялост на поетическия аз. В природното единство той 
влиза раздвоен, което прави, от своя страна, природните съзвучия „странни“. 

И в този си текст за Траянов Пундев откроява очакването като ха-
рактерно напрежение в поезията му, като придаващо ѝ определен трагизъм. 
С очакването е свързано наблюдаваното от критика отричане на миналото, 
на спомена, което лишава и настоящето от самостойна цена. И тук Пундев 
продължава със своя дълбинен прочит, който открива важни и добре аргу-
ментирани връзки с техническите особености на стиха: чувството за пре-
ходност обуславя и недоизказаността, „Траянов не завършва“ (с. 47), той все 
започва. „Като външен израз на очакването може да се схване и късият раз-
мер на много негови стихове, изобщо откъслечността на формата“ (с. 47).4

Разрушаването на спомена възпроизвежда желанието (вярата), че 

4 В обзорната си статия „Нашата днешна лирика“ Пундев беше казал за стиха на 
Траянов: „Композицията у Траянов е слаба, той често повтаря в края първата строфа, за да 
получи външен завършек; формите му са неизяснени, […] той няма власт над тях, но и те 
не го гнетят“ (с. 462).



212

хармонията е постижима в забравата. И тук, както и в ранната си статия 
за Траянов, Пундев говори за упорството в отричането на миналото като 
знак за неговата непреодолимост, за фатализма, който раздвоява, развил се 
редом с очакването – „И очакването, и фатализмът са пряко свързани със 
себеотричането“ (с. 48). Самоотричането у Траянов Пундев свързва с дър-
зостта срещу съдбата, с богоборческа закана (с. 51–52), с „обективиране на 
вътрешния хаос, при което се забелязват черти на демонизъм“. „Сладостра-
стието и бунтът спасяват лириката на Траянов от еднотонието на субектив-
ните непрозрачности“, твърди критикът (с. 39).

В очерка си Пундев доразвива виждането за любовната плътско-ду-
ховна раздвоеност у Траянов като раздвоеност между смъртта и безсмър-
тието, но като причина за раздвоението поетът привижда съдбата и затова 
неговите любовни песни са молитви, молитви за изкупление на първичния 
грях като физически обричащ. 

Очеркът за Траянов в „Днешната българска лирика“ включва и 
наблюдения освен върху „Химни и балади“, още и върху сбирката му от 
шестнадесет стихотворения със заглавие „Български балади“, която спо-
ред Пундев открива нови особености и насоки в лириката му: „Езикът е 
доста пречистен, техниката – свободна, изразът – уяснен, образите – по-
вече очертани, догонващи стилизуваност и композиция, а оттам – общо 
настроение и идея“ (с. 54). В стихосбирката се развива тенденцията, която 
Пундев цени и чиято липса сочи в „Химни и блалади“, а именно – „едно 
безспорно сгъстяване на израза и образите има в тия балади, общо раз-
витие към прояснение и художествена завършеност“. Критикът определя 
езика и образите като „загадъчно ясни“, Траянов не изброява, а синтезира, 
стиховете му не са съобщения, а плетеница. Пундев говори за „трескаво, 
почти мистично визионерство“, нарича „Погребение“ „експресивна ба-
лада“. Като основна особеност на изказа в „Български балади“ Пундев 
определя реториката, патетиката, тържествените обръщения („Тоя патос 
е опасен, защото може да се превърне в трайна и неинтересна маска, зад 
която няма лице“, с. 56). Като цялостна тенденция обаче още в началото на 
очерка си критикът посочва: „характерни са в днешната лирика и новите 
пориви към реалния живот – у Траянов, Стоянов, Дебелянов“. 

Пундев разглежда Траянов в широк поетически контекст от съвре-
менни нему автори и явления в една по-ранна обзорна статия – „Нашата 
днешна лирика“, публикувана в сп. „Демократически преглед“ през 1923, 
която начева с думите „В най-добрите си представители и нашата лирика 
бележи излизане от субективизма“ (с. 459)5.

Съпоставяйки поетически влияния у Траянов и съвременниците 
му, той открива: у Траянов предимно влияния от немските символисти, 
предимно от Демел; у Яворов – на Бодлер, Метерлинк и Самен, у Людмил 

5 Тук и по-долу цитирането е по: ПУНДЕВ, В. Нашата днешна лирика. – Демократически 
преглед, XVI, 1923, № 7-8, с. 457–464.



213

Стоянов – от руските символисти, предимно Брюсов, у Емануил Попди-
митров – напомняния на Балмонт, Франсис Жам, у Лилиев – Верлен, Ма-
ларме, Анри дьо Рение, у Дебелянов – Верлен, Самен, Франсис Жам. „За 
отбелязане е, че у нашите лирици почти не личат следи на влияние от Вяче-
слав Иванов, Блок, Георге, Рилке, Верхарн, едни от най-големите предста-
вители на символизма. Това, изобщо твърде плодоносно, влияние поддържа 
пленничеството на личността в лириката ни. […] Изобщо в лириците след 
Яворов са чести моментите на дълбока скръб, а понякога и на детска безпо-
мощност пред един праг, който трябва, но още не може да бъде минат.“ (с. 
459). Очакването, характерно за лириката на Траянов, владее и в стиховете 
на Лилиев, Дебелянов, Людмил Стоянов. В това очакване Пундев открива 
пътя към света, към живота, към не-Аза (по Жак Ривиер).

„Войната роди човека в ближните“ (с. 460) (бих добавла – в другите). 
Яворов губи родината, но Лилиев идва при нея, към нея се връща и Людмил 
Стоянов, Димчо Дебелянов „позна и се сля с земята майка“ (с. 461). „Приро-
дата, която у Яворов няма почти никакво място, отново заживя в лириците 
след него“ (с. 461). (Пундев отбелязва напр. екзотизма, внесен от Ем. Поп-
димитров, и го определя с думите на Городецки като първа свободна стъпка 
за преодоляване на субективизма.) В статията си „Нашата днешна лирика“ 
критикът формулира характеристики, които ще маркира и в „Днешната бъл-
гарска лирика“: „Траянов откърми идеята за съдбата и бога като враг, срещу 
който се издига личният и колективен демонизъм. Тоя нов бунт у нас сочи 
едно положително, в психологически смисъл, отношение към живота и све-
та, което даде на поезията ни „Български балади““ (с. 463). В края на стати-
ята си Пундев пита: „Но дали в очевидния си напредък нашите лирици сами 
не преодоляват лириката с излизане от кръга на субективното? Не предстои 
ли упадък на лирическото творчество, което ще отстъпи място на друг род 
поетически творби?“ (с. 464).

В трите текста, вдъхновени от творчеството на Траянов, Васил 
Пундев работи както с типични, така и със специфични литературнокри-
тически инструменти – наблюдава стиха и композицията, синтезиращите 
възможности на езика, но и извежда от тях проекции за авторов Аз. В тези 
проекции критикът разиграва представи за Аза – за страха от яснотата, 
плод на мистичност и богоборчество, страх, който произвежда хаотичност 
и фрагментарност, за раздвояването, което остранностява природните съз-
вучия и резонира в болезнена плътско-духовна двойственост със съпът-
стващо чувство за вина, белязало и любовното изживяване, за мъчително-
то очакване и себеотричане, проявено и като копнеж по самозабрава, като 
упорство срещу спомена, за страданието от неукротимата непримиримост, 
което тласка към търсене на вечност. Наблягайки върху поетическите да-
рове на авторефлексията у Траянов, Пундев извежда и едно важно понятие 
в своя критически речник – художественото самопознание. 



214

ЛИТЕРАТУРА
ПУНДЕВ, В. Т. В. Траянов. – Демократически преглед, XI, 1914, кн. 8-9, с. 799–

810. [PUNDEV, V. T. V. Trayanov. – Demokraticheski pregled, XI, 1914, № 8-9, s. 799–800.]
ПУНДЕВ, В. Нашата днешна лирика. – Демократически преглед, XVI, 

1923, № 7-8, с. 457–464. [PUNDEV, V. Nashata dneshna lirika. – Demokraticheski 
pregled, XVI, 1923, № 7–8, s. 457–464.]

ПУНДЕВ, В. Теодор Траянов. – В: В. ПУНДЕВ. Днешната българска 
лирика. София: Иван Игнатов и синове, 1929, с. 39–58. [PUNDEV, V. Theodor 
Trayanov. – V: V. PUNDEV. Dneshnata balgarska lirika. Sofia: Ivan Ignatov i sinove, 
1929, s. 39–58.]

“A PRIEST WITHOUT A TEMPLE, A TRAVELER FACING MANY ROADS,  
A PILGRIM WITHOUT RELIGION”
(Vasil Pundev and Theodor Trayanov)

Abstract. This article presents three texts by the talented, early departed 
critic Vasil Pundev, who closely followed the creative manifestations of The-
odor Trayanov and his contemporary poets and prose writers and reflected on 
them on the pages of the Democratic Review and in his book Bulgarian Ly-
rics of Today. Pundev’s critical view is deep and analytical, his tone is sharp, 
his conclusions are aguemented in detail, with almost mathematical precision, 
with the analysis of verse and composition also branching out into a psycho-ar-
chaeology of an imagined poet’s self. In his observations on Trayanov’s po-
etics, Vasil Pundev takes a specific approach, deriving his positive perception 
of the poet from critical comments that are mostly negative in their content. 
Key words: lyric, ambiguity, expectation, bifurcation, artistic self-awareness, 
Vasil Pundev, Teodor Trayanov

Alexandra Antonova, Assoc. Prof., PhD
Web of Science Researcher ID: AAC-1897-2022
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences
1113 Sofia, Bulgaria
E-mail: aantonova@ilit.bas.bg



215

Елка Димитрова, доц. д-р 
Институт за литература – Българска академия на науките

ИСТОРИЯ ЗА ДВАМА РИЦАРИ:  
ТЕОДОР ТРАЯНОВ И ИВАН ПЕЙЧЕВ

Резюме. Статията представлява част от изследване върху унаследяването на 
модернистичните тенденции в българската литература от периода 1944–1989 
г., когато тя е доминирана от социалистическия реализъм. Тази приемстве-
ност не е концептуално манифестирана от протагонистите си. Често е умиш-
лено подценявана и неглижирана от критиците и изследователите, работили 
през периода. Не са редки и случаите, в които тя бива изопачено и тенден-
циозно използвана за отхвърлянето на творби и автори – чрез оборотните 
клейма на „буржоазния формализъм“ и „упадъчните идеи“. Така се създава 
традиция на премълчаването ѝ, която по инерция бива приета в някаква сте-
пен дори и от литературознанието след 1989 г. 
В настоящия текст във фокус е връзката между фигурите на Теодор Траянов 
и Иван Пейчев – един „тандем“ във времето, за който почти не е ставало 
дума в литературната история.
Ключови думи: модернизъм, българска литература от периода на социали-
зма, приемственост

На Бисера Дакова с благодарност 
за неволното подстрекателство

От известно време работя по един проект, наречен „Острови на небла-
жените“, чиято цел е да изследва различни неконвенционални посоки в раз-
витието на българската литература след 1944 г. Обединяващ мотив на проекта 
е аналитичното наблюдение на различни форми на интелектуално бягство от 
партийния идеологически канон в литературата и от тоталитарното формати-
ране на културата в периода 1944–1989 г.  Сред тях специфично място заемат 
продълженията на литературни направления и тенденции, станали неуместни 
в радикално променената след комунистическия преврат социокултурна сре-
да – продължения, които се осъществяват в повечето случаи неманифестно, 
дори неексплицитно, а често и недотам лесно разпознаваемо. 

Затова и обмисляйки евентуален текст за Теодор Траянов, се насочих 
към въпроси, свързани с културното унаследяване. Запитах се: къде, в какво, 
как продължава Траянов? Кой от поетите, пишещи след 1944-та, същностно съ-
ответства на този тежък, плътно заемащ поетическото пространство новороман-



216

тик1? Какво става със света на Траянов в литературата ни след 1944 година? Как-
во става с този трагически преодоляващ битието романтически свят – с цялото 
му богатство от звън и тътен, от светлини и бездни, от епически пропадания и 
метафизически възземания; с тържеството на националния мит, заложено и в 
най-трагическите му тежнения; с онези воини, украсявани със сложни епитети 
и увенчавани с парадоксални победи – дори когато видимо губят своите битки; 
с онази готико-романтическа красота и величие, в която човешките същества са, 
ако не богове, то поне герои? А ако се върнем по-назад в творчеството му – какво 
става и с Траяновия символизъм, в който прозират и специфична жестокост, и 
перверзната странност на преливането между любов и унижаване на обекта? 

От фигурата на Траянов традиционно не се извеждат продължители. 
Но дали причината за това стабилно установено мнение не е до голяма сте-
пен и в дългото и плътно мълчание за/около Траянов сред българската кри-
тика след смъртта му? Около четвърт век не се издават нито негови книги, 
нито книги за него,2 а докъм 80-те години фигурата му остава загърната в 
плашещата аура на отхвърлеността от режима. Доста вероятно е това мъл-
чание да е затворило основния път към проследяването на литературното 
унаследяване на поета – търсенето на сравнения, които да уплътнят нишки-
те, свързващи Траянов с неговите наследници. Доста вероятно е това мълча-
ние да е запечатало фигурата му там – в неговото време, да е предотвратило 
създаването на една традиция на „четене на Траянов в аналогии“.

А преди това пък дали именно митът за неговата изключителност, 
последователно изграждан от Иван Радославов още от второто десетилетие 
на века и поддържан от кръга „Хиперион“ през 20-те и 30-те години, не се 
е нуждаел именно от тази горда единичност? И дали самотническата нимба 
на Траянов (преди 1944 г.) не е до голяма степен критически симулакрум – 
създаден от критиката образ в името на мита?

Търсейки въпреки всичко това приемственост, в един съвсем общ (и 
донякъде трафаретен) план най-лесното хрумване би било да се изследва 

1 По въпросите за естетическата концептуалност на Траяновото творчество и наличието 
или липсата на свързаност с други български поети – вж. книгата на Иван Младенов „Тео-
дор Траянов в развитието на българския символизъм“ (към чиято отчетливо заявена теза за 
неоромантизма на Траянов аз лично съм пристрастна) и изследванията на Бисера Дакова в 
книгата ѝ „Неантологичният Траянов. Изличеното декадентство. За преображенията на по-
етическия език“ и в статиите и студиите ѝ: „Траянов и Пейо Яворов. Между съперничество-
то и тъждеството, или за проблематичните граници на българския символизъм“, „Немският 
югендстил и неговите рефлексии в българската литература в началото на 20-ти век. Два 
творчески пътя: Теодор Траянов и Еманиул Попдимитров“, „В модуса на югендстил (ан-
тологията „Освободеният човек“ на Теодор Траянов)“, „Траяновското в поезията на Сирак 
Скитник“ и „Ранното творчество на Теодор Траянов като пресечна точка на краевековието: 
ултимативното декадентство / морбидният югендстил“.

2 Краят на стигмата над Теодор Траянов парадоксално е сложен от негов „идеологически 
враг“ и физиономичен антипод, който обаче му се пада млечен брат – поета Венко Марковски 
(факт, представен от Иван Младенов на международната конференция „Теодор Траянов всред 
българския символизъм“, 20 юни 2022 г., в Института за славистика към Виенския университет).



217

употребата на Траяновата поезия от новия канон: в новата героика, в новия 
централизиран мит, в новите герои – по дирите на въпроси като: как слънце-
ликите воини стават звездочели партизани, и т. н.

Аз обаче реших да последвам една своя интуиция, която ме импул-
сира да потърся признаците на приемственост в един никога необособяван 
„тандем“: Теодор Траянов – Иван Пейчев. Първоначално имах в съзнание-
то си една по-скоро поетико-персоналистична, отколкото стилово-изразна 
асоциация: уподобявах ги повече като фигури в литературата и културата, 
от една страна; сравнявах базисни елементи на поетико-философското им 
мислене, от друга; но не търсех съответствия на ниво език и стил. Само че, 
препрочитайки Траянов и Пейчев, стигнах и до по-конкретни прилики. 

Тук ще представя именно тях.
Първо и най-общо: въпреки наложената представа за лишеността на Тра-

янов от последователи и наследници, факт е, че през 30-те и в началото на 40-те 
години „траяновският стих“ е нарицателно, нещо повече – приема се като мяра за 
сравнение. Факт е и че именно с Траянов сравняват Пейчев неговите откриватели. 
„Ваньо Пейчев ще стане голям поет. Неговият стих ми напомня железния стих на 
Теодор Траянов“ – казва Стоян Попов (по-известен като Чичо Стоян) на среща на 
читалищни дейци в Шумен през 1936 г. – по спомен на Стефан Станчев.3 

Нещо повече, Траянов се оказва и първият голям поет, признал та-
ланта на Пейчев. Това е времето, когато Чичо Стоян – автор на класическа 
поезия за деца и театрален деятел, и съпругата му – известната актриса Роза 
Попова, насърчават младия Пейчев в поезията (като при това деликатно го 
отклоняват от актьорските му опити на сцената на Шуменския театър).4 Така 
през 1936 г. Роза Попова отнася негови стихотворения на Траянов в София.5

При това любопитното е, че и Траянов, и Пейчев имат стихотворения, 
посветени на актрисата. Траяновото е „Скитнишки напев (На Роза Попова)“ 
от „Романтични песни“, 19266. А още по-любопитното е, че Пейчевото сти-
хотворение, посветено на Р. Попова, звучи по-траяновски от Траяновото: 

Очите ми изчезват в измамни отражения 
и псалмите окрилят невидими криле, 
понесли орис свята в неистови сражения, 
погалили ефирно проплакало дете.7 

Като втори и по-едър паралел в това сравнение ще посоча символи-
стичната близост между двамата поети. В някои стихотворения на Пейчев, 

3 СТАНЧЕВ, Ст. Още с първите стъпки. – Шуменска заря, № 148, 22 дек. 1966. Цит. по: 
ФЪРКОВА, М. Далечна близост. София: Народна култура, 1996, с. 257.

4 МОШКОВ, Г. Романтик и бохема. Щрихи към профила на Иван Пейчев. – Пулс, № 17, 
27 апр. 1982, с. 11.

5 Пак там.
6 В „Избрани стихотворения“ на Траянов от 1966 г. (София: Български писател), с. 249.
7 Цитатът е по вече цитирания спомен на Ганчо Мошков, излязъл във в. „Пулс“ през 1982 г.



218

писани преди 1944 г. и публикувани в изданието на Марияна Фъркова „Да-
лечна близост“ (1996), ясно се открояват редица Траянови мотиви, образи, 
настроения (наред с видимите препратки към Дебелянов). Имам предвид 
„Русалка“, „Приказка за водната царкиня“, „Разпятие“, „Есен“, „Ноктюрно“, 
отделен мотив в „Гротеска“ („Да любим значи да умрем…“).

На трето място, Пейчевите военни стихотворения (от „В минути пред ата-
ка“, 1955) носят нещо от траяновската войнственост. А стихотворението „Родина“ 
от цикъла „Война“ (в стихосбирката „Стихотворения“, 19488) направо е изградено в 
една траяновска представа за монументалната битка, макар че е експлицитно анти-
фашистки текст. Тук бих причислила и непубликуваната поема „Лешояди“ (1941).9

В тази поредица ще добавя и аналогията между „Карпатският вятър“ 
на Траянов и „Септемврий“ на Пейчев, отбелязана от Антон Баев. И двете 
стихотворения впрочем могат да се четат и със слух, чувствителен към сеп-
темврийската баладична поезия от 20-те години (което пък е особено инте-
ресно при Траянов от 1925 г.):

Под конския тропот на чужди пълчища          Провлякъл мъглите и синьото злато 
карпатският вятър избързва при нас,             на есен пустинна в пустинна страна 
в сърцата ни лумват на ярост огнища, 	         размирният Дунав проклина земята 
смъртта заговорва през нашия глас! 	       и гибел предрекъл, избързва в нощта. 
.................................................................... 	        ..............................................................
Съпътници вечни из пътя далечен,        Вий вятърът степен над тъмните стрехи 
карпатският вятър какво ви мълви? 	           и глухи камбани надгробно звънят, 
На гибел, на гибел врагът е обречен, 	      и в жалба надгробна над огън и пепел 
певецът ни верен пред нас ще върви! 	           от старите рани пак кърви текат. 

Т. Траянов, „Карпатският вятър“ (1925)10            Ив. Пейчев, „Септемврий“ (1944)11

И ако отзвучаването на Траяновите стихове у Пейчев все пак е хро-
нологически нормално явление, ще споделя нещо, което мен лично повече 
ме заинтригува. Препрочитайки двамата автори от позицията на едно лю-
бопитство, търсещо типологично родство, стори ми се, че Траянов от своя 
страна също има стихове, които звучат като написани от Пейчев.

Морето пее песента на боя,
с безсмъртната и страшна красота,
то знае, че сърцето на героя
покой намира само в песента.

	                     Траянов, „Песента на трите морета“12

8 ПЕЙЧЕВ, Ив. Стихотворения. София: Народна младеж, 1948, с. 31.
9 ФЪРКОВА, М. Цит съч., с. 41–44.
10 ТРАЯНОВ, Т. Пантеон. София: Ст. Атанасов, 1934, с. 105. С посвещение на Шандор Петьофи.
11 Цит. по: БАЕВ, А. Иван Пейчев. Романтична формация. Романтически мотиви. Пловдив: 

ЦУМ, 2010, с. 107–108.
12 В „Български балади“, София: Хемус, 1921. Цит. по: ТРАЯНОВ, Т. Съчинения. Земя и 



219

Без някакво преднамерено читателско усилие – в тези думи ми прозвуча 
едно хипотетично съзвучие с Пейчевите войнствени стихотворения от „В минути 
пред атака“ (1955) и маринистичните му текстове от „Далечно плаване“ (1962)13. 

И пак от „Песента на трите морета“: „Послушай нощем в морските 
талази / шума на старославни времена“14 – тези редове цитирам изключител-
но заради талазите, или по-общо – талазното, сближаващо двамата поети.

Друг вид конкретни аналогии с обърната хронологична перспекти-
ва между двамата откривам в едни специфични рационализирания на лю-
бовнолиричното при Траянов, които много напомнят рационалните, често 
иронични обрати в част от любовните стихотворения на Пейчев. Например: 

Дели ни всичко, бездна непристъпна
и любовта самата ни дели..
	                   Траянов, „Далек си ти“15

Или:

Плачат в тая нощ сърца, 
в самата обич отчуждени
	                   Траянов, „Спомняш ли си?“ (пак там) 

Най-лесно е да се каже, че ранният Пейчев се е повлиял от митич-
ния през 30-те години Траянов. Но не мисля, че това е точно и съвсем така. 
Мисля, че става дума за някакво конститутивно родство на поетическото 
им мислене, съпоставени с което, тези конкретни прилики формират само 
нещо като връх на айсберг. 

Мисля, че става дума за сходства на основни поетически филосо-
феми, макар и в повечето случаи – излъчени по несходни начини (горните 
прилики все пак представляват малки части от творчеството на двамата ав-
тори). Става дума за сходство на представи за човека и аза в света, на онто-
логични визии за понятия като живот, смърт, крайност, безкрайност и т. н., 
става дума за една парадоксалистка нагласа, която принципно се разрешава 
в трансцендиране (въпреки различията в конкретните ѝ проекции). Но дори 
само това вече е силна връзка: парадоксалисткото мислене на битието, и 
особено на неговите крайни събития, и нагласата да се избяга от самия 
принцип на крайността, като се излезе отвъд, като се скъса със сама-
та представа за фаталната двуизмерна система, в която сме обречени да 
принадлежим на някаква обозрима плоскост. Дори само това вече е същест-
вена посока за синхронен прочит на двамата автори – особено като се има 
предвид, че техните изходи не са идентични на някакъв общоприет канон, 
като християнския трансцендентализъм например.

дух, 1921–1926. София: Ст. Атанасов, 1941, с. 11.
13 ПЕЙЧЕВ, Ив. Далечно плаване. София: Български писател, 1962.
14 ТРАЯНОВ, Т. Цит. съч., с. 12.
15 ТРАЯНОВ, Т. Regina mortua. – В: Освободеният човек. София: Ст. Атанасов, 1929, с. 31.



220

*     *     *

Има неща, които ги успоредяват и в социокултурен план.
И двамата са митове – централни, царствени фигури за кръговете 

около себе си. А тези кръгове не са еднородни и при двамата. Те са из писа-
телските, но и из артистичните среди в един много по-общ смисъл: из сре-
дите на късните символисти, езотериците и мистиците от 20-те и 30-те годи-
ни (при Траянов, чиято митологизация впрочем е подготвяна още от второто 
десетилетие на века) и из артистичнобохемските среди от средата до 70-те 
години на ХХ в. (при Пейчев). Тук между другото си струва да се отбележи 
и че и двамата стават обекти на подчертан интерес за театралното съсловие, 
което пък от своя страна е принципно предразположено към синкретизъм. 

Тоест те са фигури комплексни, магнетични – фигури центрове, спо-
собни да обединят творци и почитатели от различни области на културата и 
субкултурата. При това интересното в тази аналогия е, че тя е по някакъв начин 
огледална. Траянов е обожествен вожд в измеренията на високото, елитарното, 
необщодостъпното (мистичното и езотеричното) в литературата и културата 
ни от периода на нейния най-зрял разцвет след Освобождението. Пейчев е гръ-
мовержец, зевсоподобен (по описанието на Иван Теофилов16) в един анархис-
тично-бохемски, неофициозен до подземност литературен и артистичен кръг. 

В тази връзка бих направила една свободна асоциация с поетиките 
на двамата. Основен символ на зрелия Траянов е слънцето, докато в стихо-
вете на Пейчев доминира „сянката“. Траянов се насочва от есента (в ран-
ните си текстове) към пролетта (в по-късните ретроспективни обработки и 
нови текстове). Пейчев също използва тази антиномия репрезентативно, но 
с видим постоянен уклон към есента.

Не съм сигурна доколко така скицираните ореоли на двамата поети 
биха били генерално зависими от политическия курс на страната. Най-вероятно 
Пейчев би бил в позицията на Център сред аутсайдерите – фигура, аналогична 
на Вутимски например, и без налагането на комунистическия режим, защото 
той реално е бил в немилост и преди, и след 1944 г., защото бунтарството и 
индивидуализмът му са били негов първичен натюрел и защото всячески и по 
всяко време е доказвал невписваемостта си в каквато и да било номенклатура. 

Предполагам, че по сходен начин индивидуализмът и идиосинкра-
тичната специфика на Траянов не биха допуснали той да се превърне 
в „народен“ или „държавен“ поет и без идването на българската 1944-та 
– въпреки хиперионовското провиждане за неговата култовост и въпреки 
стратегическите усилия на Иван Радославов и Хиперионовото братство 
да го наложат като абсолютен поетически връх, легитимирайки по този 
начин и самите себе си в българската културна среда. В този ред на мисли 
моето лично подозрение е, че Траяновата поетика едва ли е толкова раз-

16 ТЕОФИЛОВ, Ив. Като шеметен сън! (из „Предизвикани записки“). – В: Ив. ТЕОФИЛОВ. 
Гласът на тишината. Пловдив: Жанет 45, 2018, с. 51, 56. 



221

лична посред българската литературна среда само заради пребиваването 
му в Австрия и повлияността му от австрийската и по-общо – от немско-
езичната култура. Мисля, че той би бил също толкова различен – може би 
чрез друга поетика, дори ако беше преживял целия си живот в България, 
защото коренът на неговата единичност е именно в неговия индивидуа-
лизъм. Дори месианското водачество на Траянов всъщност е прекалено 
специфично – радикално, непонятно, може би даже маниакално в смисъла 
си, за разбиранията на една по-широка аудитория. От друга страна, преду-
сетеното трагическо – и в най-победните му поетически визии, трудно би 
го направило всенароден любимец.

Ако обаче се върнем към общата посока на успоредяване на Траянов 
и Пейчев в контекста на историческата хипотеза – Траянов според мен е 
този, за когото би било по-интересно да се спекулира какво би станало, ако 
събитията в България и света след 1944 г. се бяха развили по различен начин.

В „Речник на българската литература след Освобождението“, в ста-
тията за Теодор Траянов неговата детайлна изследователка Бисера Дакова 
пише: „В последните си години (1940–1945) изживява националистичния 
подем с възвръщането на Южна Добруджа, почетен е с юбилейно тържество 
(1942) и в поведението му се долавят отчетливи патриаршески жестове“17.

Траянов обаче има почти четири литературни десетилетия, за да се 
превърне в новия Вазов, а това така и не се случва – точно защото му липсва 
изначалният демократизъм, физиономичен за един „народен поет“. Липсва 
му и онази конвертируема универсалност, която да го официализира поне 
като „държавен поет“. А дали хипотетичната, нестанала „друга“ българска 
държава би го превърнала в своя поетически вагнериански мит и докъде 
този мит би се разпространил като обхват и влияние в българското обще-
ство – това е въпрос, чиито отговори остава само да гадаем.

Така, бих обобщила, и двамата – и Траянов, и Пейчев, се оказват 
свръхпопулярни чрез по същество непопулярното – и като литература, и 
като социокултурна среда. 

И двамата – и Траянов, и Пейчев, са поети митове, много силни 
центрове на литературни и културни кръгове, които обаче не са и не могат 
да станат точно официозни, независимо че в отделни периоди и в опреде-
лени контексти и кръговете, и центровете им (двамата поети) се оказват 
видимо атрактивни. 

На трето място, двамата са аналогични поради принципния си инди-
видуализъм, независимо от различните си като цяло поетики (в които обаче, 
както се уверихме, има и сепващи сходства). 

Свързва ги и специфичният им декадентски фермент, който не може 
да не бъде споменат тук, но на който ще бъде посветен отделен текст. 

17 ДАКОВА, Б. Теодор Траянов. – Речник на българската литература след 
Освобождението: http://dictionarylit-bg.eu/Теодор-Василев-Траянов?sa=1.



222

Благодарности и финансиране
Статията е част от работата по проект „Острови на неблажените. История на некон- 
венционалната българска литература от 1944 до 1989 г. в нейния социокултурен 
контекст“, договор с ФНИ № КП-06-Н60/1 от 16.11.2021.

ЛИТЕРАТУРА
БАЕВ, А. Иван Пейчев. Романтична формация. Романтически мо-

тиви. Пловдив: ЦУМ, 2010. [BAEV, A. Ivan Peychev. Romantichna formatsia. 
Romanticheski motivi. Plovdiv: TsUM, 2010.]

ДАКОВА, Б. В модуса на югендстил (Aнтологията „Освободеният чо-
век“ на Теодор Траянов). – В: Sub specie aeternitatis. Сборник в памет на Жана 
Николова-Гълъбова. Съст.: Ем. Денчева, Р. Кунчева, Б. Мирчев, Бл. Златанов. 
София: УИ „Св. Климент Охридски“, 2015, с. 262–274. [DAKOVA, B. V modusa 
na yugendstil (Antologiyata “Osvobodeniyat chovek” na Teodor Trayanov). – V: 
Sub specie aeternitatis. Sbornik v pamet na Zhana Nikolova-Gavabova. sast. Em. 
Dencheva, R. Kuncheva, B. Mirchev, Bl. Zlatanov. Sofia: UI „Sv. Kliment Ohridski“, 
2015, s. 262–274.]

ДАКОВА, Б. Теодор Траянов. – Речник на българската литература след 
Освобождението: http://dictionarylit-bg.eu/Теодор-Василев-Траянов?sa=1 [прегл. 
27.07.2023]. [DAKOVA, B. Teodor Trayanov. – Rechnik na balgarskata literature sled 
Osvobozhdenieto: http://dictionarylit-bg.eu/Теодор-Василев-Траянов?sa=1 (pregl. 
27.07.2023).]

ДАКОВА, Б. Траяновското в поезията на Сирак Скитник. – В: Българско 
и модерно 2. Експериментални прочити. Съст. Е. Димитрова. София: ИЦ „Боян 
Пенев“, 2015, с. 83–93. [DAKOVA, B. Trayanovskoto v poeziyata na Sirak Skitnik. – 
V: Balgarsko i moderno 2. Eksperimentalni prochiti. Sast. E. Dimitrova. Sofia: Boyan 
Penev, 2015, s. 83–93.]

МЛАДЕНОВ, Ив. Теодор Траянов в развитието на българския символи-
зъм. София: АИ „Проф. Марин Дринов“, 1997. [ MLADENOV. Iv. Teodor Trayanov 
v razvitieto na balgarskiya simvolizam. Sofia: AI “Prof. Marin Drinov”, 1997.]

МОШКОВ, Г. Романтик и бохема. Щрихи към профила на Иван 
Пейчев. – Пулс, № 17, 27 апр. 1982, с. 11. [MOSHKOV, G. Romantik i bohema. 
Shtrihi kam profila na Ivan Peychev. – Puls, № 17, 27 apr. 1982, s. 11.]

ПЕЙЧЕВ, Ив. В минути преди атака. София: Народна младеж, 1955. 
[PEYCHEV, Iv. V minuti predi ataka. Sofia: Narodna mladezh, 1955.]

ПЕЙЧЕВ, Ив. Далечно плаване. София: Български писател, 1962. 
[PEYCHEV, Iv. Dalechno plavane. Sofia: Balgarski pisatel, 1962.]

ПЕЙЧЕВ, Ив. Стихотворения. София: Народна младеж, 1948. [PEYCHEV, 
Iv. Stihotvoreniya. Sofia: Narodna mladezh, 1948.]

СТАНЧЕВ, Ст. Още с първите стъпки. – Шуменска заря, № 148, 22 дек. 
1966. [STANCHEV, St. Oshte s parvite stapki. – Shumenska zarya, № 148, 22 dek. 1966.]

ТЕОФИЛОВ, Ив. Като шеметен сън! (из „Предизвикани записки“). – В: 
Ив. ТЕОФИЛОВ. Гласът на тишината. Пловдив: Жанет 45, 2018, c. 50–59. 



223

[TEOFILOV, Iv. Kato shemeten san! (from „Predizvikani zappiski“). – V: Iv. 
TEOFILOV. Glasat na tishinata. Plovdiv: Zhanet 45, 2018, s. 50–59.]

ТРАЯНОВ, Т. Български балади. София: Хемус, 1921. [TRAYANOV, T. 
Balgarski baladi. Sofia: Hemus, 1921.]

ТРАЯНОВ, Т. Избрани стихотворения. София: Български писател, 1966. 
[TRAYANOV, T. Izbrani stihotvoreniya. Sofia: Balgarski pisatel, 1966.]

ТРАЯНОВ, Т. Освободеният човек. София: Ст. Атанасов, 1929. 
[TRAYANOV, T. Osvobodeniyat chovek. Sofia: St. Atanasov, 1929.]

ТРАЯНОВ, Т. Пантеон. София: Ст. Атанасов, 1934. [TRAYANOV, T. 
Panteon. Sofia: St. Atanasov, 1934.]

ТРАЯНОВ, Т. Романтични песни. София: Право, 1926. [TRAYANOV, T. 
Romantichni pesni. Sofia: Pravo, 1926.]

ТРАЯНОВ, Т. Освободеният човек. – В: Пълно събрание на съчиненията 
на Теодор Траянов. Т. 1. София: Ст. Атанасов, 1929. [TRAYANOV, T. Osvobodeniyat 
chovek. – V: Palno sabranie na sachineniyata na Teodor Trayanov. Т. 1. Sofia: St. 
Atanasov, 1929.]

ТРАЯНОВ, Т. Съчинения. Земя и дух, 1921–1926. – В: Пълно събрание на 
съчиненията на Теодор Траянов. Т. 2. София: Ст. Атанасов, 1941. [TRAYANOV, T. 
Sachineniya. Zemya i duh, 1921–1926. – V: Palno sabranie na sachineniyata na Teodor 
Trayanov. T. 2. Sofia: St. Atanasov, 1941.]

ФЪРКОВА, М. Далечна близост. София: Народна култура, 1996. 
[FARKOVA, M. Dalechna blizost. Sofia: Narodna kultura, 1996.]

DAKOVA, B. Der unanthologische Trajanov. Die getilgte Dekadenz. Über die 
Verwandlungen der poetischen Sprache. Hamburg: Verlag Dr Kovač, 2009.

DAKOVA, B. Teodor Trajanov und Pejo Javorov. Zwischen Rivalität und 
Identität oder über die problematischen Grenzen des bulgarischen Symbolismus. – In: Die 
bulgarische Literatur der Moderne im europäischen Kontext. Zwischen Emanzipation und 
Selbststigmatisierung Hrsg. B. Dakova, H. Schmidt, G. Tihanov, L. Udolph. München – 
Berlin – Washington D. C.: Verlag Otto Sagner, 2013, S. 179–199. 

DAKOVA, B. Der deutsche Jugendstil und seine Reflexionen in der 
bulgarischen Literatur zu Anfang der 20. Jahrhunderts. Zwei dichterische Wege: Teodor 
Trajanov und Emanuil Popdimitrov. – Zeitschrift für Balkanologie. Hrsg. G. Schubert, 
W. Dahmen, R. Lauer. H. 52 (2016) 1, S. 82–94. 

DAKOVA, B. Die Frühdichtung von Teodor Trajanov als Querpunkt der 
Jahrhundertwende: Die ultimative Dekadenz/Der morbide Jugendstil. – In: Kontinuität 
gegen Widerwärtigkeit. Vorträge anlässlich des 80. Geburtstages von Dr. h. c. Norbert 
Randow am 2. März 2010 in Berlin Hrsg. H. Schaller und R. Zlatanova. München – 
Berlin – Washington D. C.: Verlag Otto Sagner, 2013, S. 39 –60. 

Acknowledgments & Funding
This text is focused on the relationship between the figures of Theodor Trayanov and Ivan 
Peychev – a “tandem” in time, which has been hardly mentioned in literary history.



224

A STORY OF TWO KNIGHTS: THEODOR TRAYANOV AND IVAN PEYCHEV
Abstract. The article represents a part of a study focused on the inheritance 
of modernist tendencies by the Bulgarian literature of the period between 
1944 and 1989, when it was dominated by the movement of socialist realism. 
This continuity had not been conceptually manifested by its protagonists. It 
had often been deliberately underestimated and neglected by the critics and 
researchers who worked during the period. Also there were many cases in 
which it had been tendentiously distorted for the sake of rejection of some 
works and authors – through the frequent stigmas of “bourgeois formalism” 
and “decadent ideas”. Thereby, a tradition of its silencing was set, which, by 
inertia, was accepted to some extent even by the literary studies after 1989. 
Key words: modernism, Bulgarian literature of the socialist period, inheritance

Elka Dimitrova, Аssoc. Рrof., PhD 
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences 
52 Shipchencki Prohod Blvd., Block 17, Sofia 1113, Bulgaria
ORCID ID: 0009-0000-8918-7200
E-mail: elkadimitrova4@gmail.com



225

In memoriam 
Румен Шивачев

Съставител-редактор  
Емил Димитров



226

(29.05.1958 – 15.09.2022)



227

ПАМЕТ И ДЪЛГ

Предлагаме на вниманието на научната общност блок материали, под-
готвени в памет на литературоведа доц. д-р Румен Шивачев (1958–2022). Чрез 
него ние, колегите на учения от Института за литература на БАН, бихме искали 
не само да засвидетелстваме своето отношение към преждевременно напусна-
лия ни колега, но и да отдадем дължимото към неговото научно творчество, 
като синтетично го представим пред научната и културна общественост.

Статията на Е. Димитров „В памет на Румен Шивачев“ има обзорен 
характер, но нейният акцент е предимно върху заниманията и приносите 
на учения в областта на литературното изворознание, най-вече в изучава-
не на писменото наследство на д-р Кр. Кръстев. Пространната рецензия на 
Пл. Антов, посветена на последната книга на Р. Шивачев – „Ракурси към 
ранната модерност: психологизъм и символизъм“ – значително надраства 
рамките на жанра, поставяйки проблеми от теория на литературата. Несъм-
нен принос на настоящия мемориален раздел е публикуването (с незначи-
телни редакционни намеси) на инаугурационна лекция на Румен Шивачев 
„Символът в литературата – между изкуството и науката“, изнесена на 18 
август 2022 г. в Института за литература след хабилитацията на учения – 
само няколко седмици преди неочакваната му кончина: така тя придоби ха-
рактера на предсмъртно слово, на завет. Завършващата раздела „Избрана 
библиография“ на Р. Шивачев (изготвена от А. Германова) е кратък летопис 
на диренията и постиженията на учения през годините. Несъмнено, пуб-
ликуваните в раздела материали, представящи максимално синтезирано и 
пълно делото на Р. Шивачев, ще бъдат полезни на научната общност.

Едва ли трябва специално да се обяснява смисълът на подобни ме-
мориални жестове. Ако се абстрахираме обаче от неизбежния им лично-ко-
легиален характер, тук иде реч за нещо важно и надлично, а именно – за 
колективната същност на познанието и науката, чиито динамика и развитие 
се дължи на сложното съотношение между многобройни лични стремежи, 
постижения и заблуди; съперничеството и сътрудничеството между различ-
ни научни кръгове, направления и школи; контроверзата и приемствеността 
между различни поколения; националните партикуларности и наднацио-
налния универсализъм.  

И тъкмо тази същност на науката диктува императива за памет, удър-
жаща приемствеността и незримото единство между учените, техните ин-
дивидуални воли и постижения. Накратко, паметта е научен дълг. 

Оттук произтичат императивите за „нормализация“ и подреждане 



228

на паметта: самата научна общност е тази, която трябва да се погрижи за 
нея, тя не може да бъде оставена на инерцията, на „устното предание“ или 
(както най-често става това у нас) на най-близкия семейно-приятелски кръг. 
Паметта се поддържа и възстановява чрез оставянето на писмени следи – 
най-сигурната мнемотехника. Помним онова, за което може да се говори, 
което е споделимо; онова, което в края на краищата е проверимо чрез съот-
насянето му с надеждни писмени извори.

А императивът за обективна научна преценка и справедливост би 
трябвало да се разбира от само себе си; те обаче трябва да бъдат въздавани 
навреме. 

Надяваме се, че с настоящия раздел ще поставим началото на една 
позитивна традиция за своевременна оценка и отдаване на дължимото към 
паметта на учени, които вече говорят чрез нас и нашата памет. 

Те, разбира се, сами са си извоювали своето място в науката. 
Единственото, което се иска от нас, е да го признаем и да изпълним 

своя научен и човешки дълг.
Дългът за памет.

Е. Димитров



229

Емил Димитров, доц. д. н.
Институт за литература – Българска академия на науките

В ПАМЕТ НА РУМЕН ШИВАЧЕВ

Резюме. Статията е посветена на паметта на литературоведа Румен Шива-
чев (1958–2022). Тя има обзорен характер, но в нейния фокус са най-вече 
трудовете му в областта на литературното изворознание. Особена ценност 
притежават посветените на наследството на д-р Кр. Кръстев, между които 
се открояват три книги, подготвени с вещина от учения. Накрая се изтъква 
една закономерност в развитието на Р. Шивачев: от работата с конкретни 
писмени извори той върви към концептуалните обобщения и от тях – към 
конкретни литературоведски изследвания. 
Ключови думи: литературно изворознание, д-р Кр. Кръстев, кореспонден-
ция, Боян Пенев, коментар 

Румен Шивачев (1958–2022) беше сред онези учени, които не на-
трапват присъствието си, но чието отсъствие доловимо се усеща. Той беше 
учен, за когото българската литература беше не само професионален избор, 
но и лична жизнена съдба.

Правнук на д-р Кръстьо Кръстев, Р. Шивачев направи много за от-
криването, публикуването и коментирането на ръкописното наследство на 
знаменития литературен метр и редактор на „Мисъл“, което бе съпътствано 
с даването на публичност на неизвестни страници от житието-битието на 
семейството, както и на важни мемоарни свидетелства, останали в ръкопис. 
Няма да сгрешим, ако кажем, че това е една от „червените нишки“ в науч-
ната и творческата дейност на Румен Шивачев, „завързана“ още в самото 
начало на неговия път. Още тук в аванс ще кажем, че той достойно изпълни 
своя дълг към паметта на своите знаменити родственици като чрез редица 
публикации осъществи, овеществи неизказаната воля на предците.

Това е едната страна от дейността на учения – продуктивните му за-
нимания в областта на литературното изворознание и текстологията. Втората 
страна са собствено оригиналните му научни трудове – статии и монографии, 
чието осмисляне едва е наченато. За третата страна от дарованието на Румен 
Шивачев, а именно поетическите му вдъхновения и заниманията му с про-
блематиката на театъра, няма да се произнасям, макар и да си давам сметка 
за нейната важност. Сложната структура на творческата личност по необхо-
димост поражда потребността от разнообразие във формите за изразяване, 
затова не трябва по презумпция да изключваме или подценяваме някои от тях. 

Неслучайно първата публикация на Р. Шивачев изобщо е в областта 



230

на литературното изворознание: „Още за д-р Кръстьо Кръстев и тези около 
него“1 привлича вниманието на литературните историци. Публикуваните в 
нея ръкописи, запазени в семейния архив, не са изгубили значението си до 
ден днешен и отдавна активно се използват от изследователите2.

Особена ценност  притежават спомените на Радка Кръстева (1873–
1935), дългогодишна спътничка на литературния метр. Нейните мемоарни 
свидетелства се отличават с висока степен на надеждност не само поради 
запазената бистра памет (спомените са написани през 1934–1935 г., година 
преди смъртта на авторката), но и защото са свидетелства „от първо лице“: 
Р. Кръстева е непосредствен и „привилегирован“ свидетел на зараждането 
и развитието на кръга „Мисъл“, уважавана за своя интелект, добро сърце 
и деликатност. Спомените са извънредно важни и ценни за реконструкци-
ята на близките отношения между д-р Кр. Кръстев и Пенчо Славейков – 
най-важната персонална релация в кръга „Мисъл“. Личната симпатия на 
Радка Кръстева към поета и твърде доверителните отношения с него при-
дават допълнителна ценност на споделените детайли от жизненото и твор-
ческо битие на поета, като за някои от тях тя е единствен източник. 

Спомените на Офелия Кръстева-Шивачева са написани в напредна-
ла възраст, през 1970 г., с чувството за личен дълг: „да напиша, каквито спо-
мени имам, ... защото вече няма кой да стори това“. Спомените са по-скоро 
вторични, зависими донякъде от спомените на майката, което е обяснимо: 
в началото на ХХ в. Офелия е дете, тя няма лични спомени за сбирките на 
„великата четворка“ в дома на д-р Кръстев: „била съм малка, не съм се инте-
ресувала от това, което някой е четял или са спорили за нещо“. Независимо 
от това, тя е автентичен носител на „родовото предание“, поради което ней-
ните свидетелства също трябва да бъдат вземани предвид. 

Първото цялостно извороведско, архивно-документално проучване 
на Р. Шивачев е книгата „Другият д-р Кръстев“ (2003)3. Тя е подготвена от 
учения с някакъв особен пиетет към родовата памет, свидетелство за което е 
посвещението на двата рода – Кръстеви и Шивачеви, на чийто съюз дължи 
битието си. Лиризмът на замисъла е подчертан от решението на съставителя 
книгата да бъде открита със стихотворението на П. К. Яворов „Песента на 
човека“, посветено на д-р Кръстев. 

Както се вижда от подзаглавието на книгата, в нея са включени из-
вадки от дневниците на критика, както и част от неговите писма и статии. 
Замисълът е очевиден – да се очертаят другите профили на д-р Кръстев, да 
се уплътни образа на неговата личност, като се изтъкнат разнообразните 
му интереси, отношения и изяви. Във встъпителната статия към книгата Р. 
Шивачев изтъква: „Както представителното творчество, така и дневниците, 

1 Литературна мисъл, 1987, № 10, с. 122–127.
2 Вж. напр.: Здр. Дафинов. Автентичният д-р Кръстьо Кръстев: Документална хрони-

ка за живота и делото му. София: Изток-Запад, 2013, с. 140 (бел. 177).
3 Другият д-р Кръстев. Дневници, писма и статии. Съст. Р. Шивачев. София: Тилиа, 2003.



231

писмата и ръкописите на д-р Кръстев разкриват почти единно стилово по-
ведение и свободна стилова линия“ (с. 13). С други думи, включените тук 
текстове, принципно не предназначени от автора за опубличностяване, не се 
конфронтират с критико-естетическия корпус на литературния метр, а само 
го нюансират и открояват, понеже изявяват различните му лица – на мъж, 
човек, гражданин. Ценен исторически извор са публикуваните в книгата от-
къси от „Политическия дневник“ на д-р Кръстев от 1913 г. (с. 27–31), пис-
мата му от това време до майор Разсуканов, Ал. Людсканов и П. Милюков 
(с. 147–163), както и три статии – „Какво видях и чух в освободена Маке-
дония“, „След букурещкия мир“ и „След обявяване на междусъюзнишка-
та война“ (с. 177–187). Тези текстове, публикувани по техните ръкописи, 
съхранявани в архива на д-р Кръстев4, предлагат други щрихи към „бляна 
Македония“ и суровата историческа реалност, за която именитият критик 
свидетелства не само като наблюдател, но и като непосредствен участник 
(за няколко месеца през 1907–1908 г. той е директор на Педагогическата 
гимназия в Скопие, а в края на 1912 г. и първите месеци на 1913 г. изпълнява 
важни мисии по фронтовете на Балканската война).  

Особена ценност на изданието придава фактът, че в него са включе-
ни текстове от семейния архив, недостъпни на изследователите; става дума 
за интимни писма на д-р Кръстев (с. 41–51) до негови студентки (сред които 
Г. Коева, в която е бил влюбен), хвърлящи светлина върху личната му драма 
през последните години от живота му.

Книгата „Другият д-р Кръстев“, добре подготвена и структурирана, 
е значим културен жест на наследника на една заслужила фамилия и към 
родовата памет, и към литературната наука, на която се предоставят важни 
страници от научното, общественото и интимно-съкровеното битие на зна-
менития критик-философ.

Макар книгата да е частично „снета“ в по-късното солидно издание 
на „Съчинения“, т. 3 (това се отнася най-вече за епистоларния дял), „Дру-
гият д-р Кръстев“ запазва своето значение като ценно градиво за научната 
реконструкция на историята на българската литература и култура от края на 
XIX и началото на ХХ в.  

От „Другият д-р Кръстев“ – книга, подготвена с любов и вещина 
от Р. Шивачев, – непосредствено „произлизат“ другите два негови основни 
труда, посветени на ръкописното наследство на д-р Кр. Кръстев.

В книгата „Д-р Кръстев в писмата си“5 Р. Шивачев е събрал, публи-
кувал и коментирал писмата на критика до съпругата си Радка Кръстева, за 
чиято личност вече стана дума. Интимният епистоларен цикъл с граници във 
времето между 1895 и 1918 г. е първостепенен извор не само за разбиране на 
перипетиите в отношенията между съпрузите, за психологията и диалекти-
ката на брака, но и за редица детайли от обществената и културна мисия на 

4 Вж.: НА-БАН, ф. 47К.
5 Д-р Кръстев в писмата си. Съст. Р. Шивачев. София: Карина М, 2007.



232

критика, за отношенията му с Пенчо Славейков, Пейо Яворов, Стоян Михай-
ловски и др. Несъмнено, когато иде реч за фигури на културата от мащаба на 
д-р Кръстев, то надникването в интимния свят има друг смисъл и измерение: 
личното тук не е противоположност и отрицание на общественото и културно 
значимото, а тяхна обратна страна, необходимо допълнение и нюансиране.

Най-сериозното постижение на Р. Шивачев в заниманията му с ръ-
кописното наследство на д-р Кр. Кръстев е, безспорно, работата му върху 
третия том на неговите „Съчинения“6 – колективен труд (съвм. с Л. Ста-
матов и С. Янев), в който основната тежест е поета тъкмо от него. Това е 
така, понеже целият епистоларен корпус на мастития критик е подготвен от 
Р. Шивачев; иде реч за огромна по обем работа по откриване, дешифриране 
и коментиране на кореспонденцията на д-р Кр. Кръстев от литературен и 
културен характер. Към писмата на д-р Кръстев до Пенчо Славейков, Мара 
Белчева и Боян Пенев, публикувани още в „Другият д-р Кръстев“ (особена 
ценност тук представлява реконструкцията на големия цикъл писма до М. 
Белчева, която критикът е чувствал особено близка – най-вече след смъртта 
на Пенчо Славейков през 1912 г.7), изследователят е добавил важните раз-
дели с писма до значими фигури от българския литературен, културен и по-
литически пейзаж – Ст. Гидиков, К. Христов, Ив. Вазов, Ив. Шишманов, Г. 
Живков, Ст. Стамболов, К. Стоилов, цар Фердинанд, Д. Ризов, Вл. Василев 
и др. Солидната четвърта, последна част на тома (с. 452–638) е подготве-
на максимално грижливо, с чувство към детайла и с неизменното съзнание 
за дълг към паметта на знаменития прадядо. Епистоларният корпус на д-р 
Кръстев, представен от Р. Шивачев, удовлетворява не само научните изиск-
вания, но и любопитството на изкушения читател: множество сюжети на 
българската култура тук са прояснени или осмислени. 

„Триптихът“ на Р. Шивачев, посветен на архивно-документалното 
наследство на д-р Кр. Кръстев, е несъмнен принос в изучаването на живо-
та и делото му, първокласен извор за всеки добросъвестен изследовател на 
кръга „Мисъл“ и българската култура от началото на ХХ в.

При подготовката на подобен ръкописен масив грешките изглеждат 
неизбежни. Тук ще посоча погрешното датиране на едно от писмата до Б. 
Пенев, твърде важно при реконструирането на последните месеци от живота 
на Пенчо Славейков. Иде реч за пощенска карта от 10 април 1912 г., т. е. напи-
сана и изпратена приживе на поета, в която се третират въпросите за неговата 
предполагаема пенсия, а така също инициативите във връзка с неосъществе-
ния му юбилей – все неща, случили се през пролетта на 1912 г. Този важен 

6 Д-р Кр. Кръстев. Съчинения. Т. 3. Съст. Л. Стаматов, С. Янев, Р. Шивачев. София: АИ 
„Проф. М. Дринов“, 2007. 

7 Р. Шивачев посвещава отделна статия на писмата на д-р Кръстев до М. Бел-
чева: „Мара Белчева – изповедник на д-р Кръстев“. – В: Жените в българската 
литература и култура. Съст. Л. Малинова. София: УИ „Св. Климент Охридски“, 
2018, с. 247–256.



233

писмен документ обаче на два пъти е публикуван с погрешна датировка – като 
пощенска карта от 10 септември 1912 г.8; грешката се дължи на това, че ръ-
кописното „10.IV.912“ e разчетено като „10.IX.912“. Както се вижда, в тази 
работа е важен всеки детайл; дори невинна грешка може да генерира „далеч 
отиващи последици“...

Отделно от трите труда, посветени на д-р Кръстев, но в несъмнена 
връзка с тях, стои едно друго архивно-документално откритие на Р. Шива-
чев – писмата на Боян Пенев до Спиридон Казанджиев, поднесени от него в 
отделно издание.9 Тези писма са истинска находка – и от литературна, и от 
научна гледна точка. Иде реч за още един ценен епистоларен корпус – свиде-
телство от първо лице не само за формирането на двама учени в началото на 
ХХ в., за техните надежди и съмнения, но и за редица събития и процеси от 
актуалния литературен и културен живот. Това е блестящ образец за еписто-
ларна проза, изпъстрена от проблясъци на мисълта и жизнени прозрения на 
един възмъжаващ ум: много са основанията за избора на Р. Шивачев, осми-
слил тази кореспонденция във встъпителната си статия „Боян Пенев – стра-
ници от портрета“ (с. 5–14). Тук авторът внимателно съпоставя тези писма 
на Б. Пенев с неговия „Дневник“, откривайки множество паралелизми меж-
ду тях, т.е. епистоларията е нещо като „лабораторна реторта“, в която по-
кълват други жанрове – дневник, дори роман... Това е заявено „ударно“ още 
в „зачина“ на осмислящия писмата встъпителен текст: „Писмата на Боян 
Пенев до Спиридон Казанджиев са своеобразен дневник, писан дълги го-
дини и изграден най-вече от сюжети“ (с. 5). Подходът на Р. Шивачев така се 
„демистифицира“ и се манифестира по-скоро като на учен – литературовед 
и литературен критик, отколкото на литературен историк... Достойнството 
в едно отношение е недостатък в друго: така погледнати, писмата всъщност 
се виждат не като писма, а като нещо друго – дневник, роман и пр.

Направеното само по себе си поставя следващи задачи. Чудесно би 
било да се реконструира и публикува цялата кореспонденция между Боян 
Пенев и Спиридон Казанджиев, публикувана досега поотделно; това изда-
ние би бил истински епистоларен летопис на една знакова интелектуална 
дружба от началото на ХХ в.

В това издание – неизвестно защо – не са посочени архивните изво-
ри, по които се публикуват писмата. Известни възражения могат да бъдат 
отправени и към бележките, които като цяло са коректни, но споделят прин-
ципния недостатък при изпълнението на този недолюбван от българските 
учени жанр, а именно привичката да се обясняват известни реалии, а да се 
подминават неизвестните. Коментарът е изходен, първоначален жанр на фи-
лологическия труд, той е дори задължителна и неотменима важна част от на-

8 Вж.: Другият д-р Кръстев, с. 62 (№ 7); Д-р Кр. Кръстев. Съчинения. Т. 3, с. 514 (№ 6).
9 Р. Шивачев. Боян Пенев. Неизвестни писма до Спиридон Казанджиев. София: Елгатех, 

2007. – Да отбележим частния случай на тенденция, която няма как да бъде приветствана, а 
именно сборници с архивни материали и документи да бъдат оформяни като авторски книги. 



234

учно-изследователската работа на всеки учен, работещ с писмени текстове.
В края на този обзор трябва да споделя искреното си съжаление, че 

поради ниският тираж и лошото му разпространение тези извънредно цен-
ни издания (с изключение на т. 3 от „Съчинения“ на д-р Кр. Кръстев) само 
15–20 години след тяхното публикуване вече са почти недостъпни. Проста 
справка показа, че те не са налични в основните български книгохрани-
лища, поради което не е трудно да се предвиди, че с времето ще станат 
направо неоткриваеми. Ето защо би могло да се направи следното: трите 
книги, подготвени от Р. Шивачев, да бъдат събрани и издадени фототипно 
в едно книжно тяло (при това могат да се пропуснат фотоприложенията 
поради ниското им качество) в минимален тираж, задоволяващ нуждите 
на основните научни библиотеки и на специалистите. 

„Суб-литературният мит „Бай Ганьо““10 е една от двете основни мо-
нографии на Р. Шивачев, върху която той работи немалко години, подгот-
вяйки я като дисертационен труд. Иде реч за изследване, което по своя раз-
мах, промисленост и завършеност има всички белези на „книга на живота“, 
към която авторът е проявил жизнена свръх-щедрост, отпускайки ѝ повече 
сили и най-вече време, отколкото тя може би заслужава. В последното се 
крие опасността в края на краищата книгата да се размине със своя читател, 
понеже твърде много е закъсняла за срещата си с него (хуманитаристите 
трябва веднъж завинаги да се разделят с илюзията за „вечността“ на своя 
продукт, неизбежно зависим от интелектуални моди и най-вече от поколен-
чески и светогледни оптики). Разбира се, бих се радвал да бъда опроверган, 
но наистина не само „за всичко има време“, на и всичко има своето време, 
всичко трябва да се прави навреме.

Най-важният принос и заслуга на Р. Шивачев в този капитален труд 
виждам в усилията му да въведе в българското литературно поле дости-
женията на аналитичната психология на Карл Густав Юнг (автор, който 
благодарение на свои верни адепти е широко представен и популяризиран 
в България през последните две десетилетия); няма спор, че положените 
усилия за разширяване хоризонта на българското литературознание могат 
единствено да бъдат адмирирани. Несъмнено, авторът е усвоил добре по-
нятийния апарат на аналитичната психология и умее да си служи с него 
(„архетип“, „анимус“, „анима“, „психична сянка“ и т. н.). Тук обаче бих фор-
мулирал следния проблем, който не е експлицитно изразен в труда: от една 
страна, изследването се основава на юнгианската методология, а от друга то 
непрекъснато сякаш се стреми да я оправдае, т. е. тук методологията не ра-
боти „тихо“, „зад кадър“, а някак твърде властно се намесва, непрекъснато 
се самоманифестира. Получава се така, че трудът като че ли едновременно 
е посветен и на „Бай Ганьо“, и на аналитичната психология, а свръхзада-

10 Р. Шивачев. Суб-литературният мит „Бай Ганьо“. София: Карина-М, 2017.  



235

чата на автора е обосноваването на приложимостта на методите на анали-
тичната психология към българската (и всяка друга) литературна история. 
Авторът не толкова се води от иманентната логика на разгръщане на своя 
предмет (образът на Бай Ганьо), колкото от възможността му да илюстрира 
избраната методология. Не забелязах някъде да се отговаря на логичните 
въпроси: къде, в коя точка предметът не отговаря на метода и не съвпада с 
него, в какво той го превъзхожда? Методът на аналитичната психология ли 
е иманентният метод на предмета? (С други думи, Бай Ганьо и „Бай Ганьо“ 
описват ли се „без остатък“ от този метод?) 

И така, основната теза на труда, прокарана през цялото изложение, е 
следната: Бай Ганьо е архетипен образ, а неговите превращения гарантират 
безсмъртието на архетипа-герой, неговата вечност. Тук логичен е въпросът: 
защо авторът пропуска да се занимае със „самостта“ (Selbst) – архетипът 
на целостността според Юнг, символ на пълнотата на човешкия потенциал 
и единството на личността? Притежава ли Бай Ганьо самост? Личност ли е 
той? Не намирам отговори на тези логични от гледната точка на Юнг въпроси.

Несъмнена е избирателността на рецептивните подходи; в труда из-
следванията на Ив. Шишманов и Г. Константинов (двама от многобройните 
автори по темата) са представени несъразмерно детайлно, като на тях са 
посветени две отделни глави (гл. 3 и 4), централни за цялото изследване. 
Странният на пръв поглед избор, изглежда, намира обяснение в признание-
то (изрично формулирано в автореферата към дисертационния труд): „Г. 
Константинов е един от малкото автори, които не се дистанцират и не се 
изолират от мрачния Алеков герой, а сами се поставят в потока на времето 
и изтъкват риска да се окажат в същото негово положение, ако не се опи-
тат да го разберат и да го обективират.“ С други думи, за Румен Шивачев 
е съществено важна гледната точка на разбирането, на осветляването на 
предмета „отвътре“. От друга страна, важен за него е „отвесът“ към Паисий 
и тук той в лицето на Ив. Шишманов и Г. Константинов намира необходи-
мите му авторитетни съмишленици и „предшественици“. Една реплика по 
принцип: „юрод“ у Паисий не е нищо друго, освен църковнославянското 
„юродив(ый)“ – свят безумец, но вече лишен от своята святост и запокитен 
на стъгдата на историята.   

Текстът на изследването е сложно организиран, като постепенно ин-
тервенира в ширина и дълбина; прилича ми на делта на река с различни 
„ръкави“, всеки един от които изразява „цялата река“. Един от „странични-
те ефекти“ на изследването са някои продуктивни понятия, например това 
за рупорен образ („Рупорният образ е посредник при авторовите критики, 
идеи и послания. Той стои между самия автор и обекта. Авторът се въплъ-
щава в рупорния образ и възниква поле на идентичност между двамата“). 
Същото може да се каже за някои твърде сполучливи неологизми, например 
всесмях, светопозиция.

Трудът на Румен Шивачев е пределен израз и манифестация на една 



236

особеност на българската култура, в която „Бай Ганьо“ е, несъмнено, най-хи-
перинтерпретираният текст. „Байганьознанието“ очевидно е израз на своеоб-
разна „байганьофилия“. В този образ (в чиято символност изпитвам сериоз-
ни съмнения) се вижда всичко, но той си остава точно толкова непреводим, 
колкото е бил „в начало“ и това е сериозно основание за усъмняване в него-
вата универсалност и архетипичност. Интерпретациите на образа стават все 
по-сложни и, съответно, все по-разминаващи се с пестеливата реалност на 
текста (между другото, впечатлението е, че сред многообразието от интерпре-
тации липсва тъкмо добросъвестното литературоведско изследване, което да 
тръгва от текста, неговата организация и функциониране, от „предмета“, а не 
от метода и теорията). Ако целта е била да се покаже, че е възможна юнгиан-
ска интерпретация на „Бай Ганьо“, то тя, несъмнено, е постигната. 

Разбирам и приемам разминаването с автора при оценката на важ-
ността на образа на Бай Ганьо за схващането на „българското“, както и при-
писваното от мнозина централно място и значение на едноименното произ-
ведение за българската литература. Сравненията на „Бай Ганьо“ с „Фауст“ 
или „Дон Кихот“ например не мога, изглежда, да възприема другояче, освен 
като куриози. Вярно, по принцип всичко може да се сравнява с всичко и 
всеки – с всекиго (най-малкото по принципа: „за разлика от Х, в У намираме 
това и това“), но за да не генерира сравнението комични ефекти, правилото, 
което трябва да се следва, е това, че се сравняват само сравними величини, 
като същевременно се избягват неуместните хиперболизации.

С други думи, интервенцията на все по-сложни и модерни методоло-
гии върху текстовото „тяло“ на „Бай Ганьо“ схващам не като Път, а по-скоро 
като „път без изход“. 

Втората монография на Румен Шивачев – „Ракурси към ранната 
модерност“11 – уви, се оказа неговата „лебедова песен“. На нея е посве-
тена отделна и солидна статия-рецензия, поради което тук ще споделя 
единствено личното си впечатление, което бе достатъчно силно, за да 
предизвика рецензия и препоръка за най-скорошното издаване на пред-
ставения хабилитационен труд като самостоятелна книга. Да си призная, 
очакването ми беше, че целият научен труд ще бъде посветен на концеп-
туалното промисляне на творческото дело на д-р Кр. Кръстев. Пристрас-
тията на автора към фигурата и наследството на редактора на „Мисъл“ 
намира израз в първата, теоретична част на труда, в който са намерили 
място и двата текста, посветени на „Тъгите ни“ на Д. Кьорчев. Тук Р. Ши-
вачев за първи път подлага на старателен анализ текстовете на д-р Кръс-
тев, посветени на развитието на психологията в края на XIX в., когато тя 
окончателно се еманципира от философията и заявява своите претенции 
за съществено присъствие в духовната атмосфера на времето. Авторът, 
чийто научен интерес към психологията и нейната история (най-вече 

11 Р. Шивачев. Ракурси към ранната модерност. Психологизъм и символизъм. София: ИЦ 
„Боян Пенев“, 2022.



237

към концепциите на К. Г. Юнг) датира не от вчера, е положил съществе-
ни усилия за убедително представяне на „прехода на психологията към 
естетиката и литературата“. Внушава уважение и доверие упоритостта 
и систематичността, с които Р. Шивачев е проучил множество извори и 
концепции – например тези за символа на Алексей Лосев, Ролан Барт и 
др. Убедителен е изводът на автора, че „разбирането“ на символа – което 
никога не е крайно и последно – е изключително зависимо, от една стра-
на, от тълкуването на контекста, в който той е положен, а, от друга, от 
нагласите на наблюдаващия.

Изложението е логично и систематично, формулировките и изводите 
са ясни и категорични. Очевидно е, че в научното си развитие Р. Шивачев 
извършва логичния и естествен преход „от текста към смисъла“; осмисля-
нето на творческото наследство на д-р К. Кръстев има и това достойнство 
у автора, че е подплатено с прекрасно познаване на изворите. Всъщност 
книгата е своеобразен синтез, „апотеоз“ на разнородните научни интереси 
и занимания на Румен Шивачев.

Да отбележа и текстовете във втората част на книгата, посветени на 
„Тъгите ни“ на Д. Кьорчев, както и на поетиката на Н. Лилиев, Т. Траянов 
и П. К. Яворов. Така книгата някак естествено променя фокуса си от тео-
ретичните към литературоведско-„приложните“ аспекти, от психологизма 
към символизма. Несъмнени са достойнствата на труда на Румен Шивачев, 
който заслужава да бъде популяризиран сред широк кръг от учени – литера-
тори, психолози, културолози. 

„Ракурси към ранната модерност“ е аргумент в подкрепа на мне-
нието ми, изказвано неведнъж: за съжаление, талантлив учен и изследо-
вател като Румен Шивачев инвестира неоправдано много време и усилия 
за преинтерпретирането на канона (визирам дисертацията и първата му 
книга, посветена на „Бай Ганьо“), вместо да концентрира усилията си 
върху откриването на нови „предмети“, изследователски сюжети и не-
прояснени части от литературното поле – умения, категорично демон-
стрирани от автора. Втората книга, носеща същия авторов почерк, стои 
неизмеримо по-високо от първата поради различния „онтологичен ста-
тус“ на нейния предмет.

И така, „поуката“ от завършения жизнен и творчески път на Румен 
Шивачев е очертаването на една лична траектория на занимания и привър-
заности, която, изглежда, има по-универсални измерения: от работата с 
конкретни писмени извори, от „вникването в текста“ към концептуалните 
обобщения и от тях – към конкретни литературоведски, културологически 
и пр. изследвания.

И накрая отново стана ясно онова, което е ясно и само по себе си: 
личното, биографичното време никога не достига, то е достатъчно незначи-
телно спрямо мащаба на задачите, поставени ни от науката и културата, за 
да бъде съзнателно „скъсявано”.



238

IN MEMORY OF ROUMEN SHIVACHEV
Abstract.The article is in honour of the literary critic R.Shivachev (1958–2022). 
It is an overview of his research contribution. A special accent is given to his 
works in the field of literary source study. Three books about the legacy of Dr. 
K. Krastev are in the focus of the article. As a conclusion a specific trait of the 
Shivachev's approach is figured out. His research starts from study of the written 
sources, then moves to concept summary and finally to particular literary study. 
Key words: literary source study, Dr. K. Krastev, correspondence, Bojan Penev, 
scientific commentary 

Emil Dimitrov, Prof. Ass., DSc
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences 
52 Shipchencki Prohod Blvd., Block 17, Sofia 1113, Bulgaria
E-mail: edimitrov@gbg.bg



239

Пламен Антов, проф. д. н.
Институт за литература – Българска академия на науките

МЕТОД И ПРЕДМЕТ: ПОСЛЕДНАТА КНИГА НА РУМЕН 
ШИВАЧЕВ

Резюме. Статията представлява скрупульозна рецензия за последната книга 
на доц. д-р Р. Шивачев „Ракурси към ранната модерност: психологизъм и 
символизъм“. Глава по глава са проследени и анализирани основните идеи 
на автора. Но статията има амбицията да надскочи жанра на рецензията. 
Като стъпва на конкретния си предмет, тя поставя теоретичния проблем за 
отношението между метода и неговия предмет: кога методът недоловимо 
започва да се еманципира от предмета си и зазвучава като предмет сам 
на себе си: анализът на определена творба като начин да се разкрият 
възможностите на метода. Изводът: изследвания като това демонстрират 
самостойната ценност на литературната теория. Преставането ѝ да е 
слуга на литературата, оперативен инструментариум, и превръщането ѝ в 
цел сама по себе си, в пълноценно творчество.
Ключови думи: метод, предмет, неокантианство, психологизъм, аналитична 
психология (К. Г. Юнг), български поетически модернизъм, сп. „Мисъл“, 
символизъм

1. По едно злощастно стечение на обстоятелствата тази книга – „Ра-
курси към ранната модерност: психологизъм и символизъм“1 – излезе едва 
около два или три месеца преди неочакваната кончина на автора. И така 
придоби едно специално значение.

Румен Шивачев (1958–1922) отдавна фокусира научните си занима-
ния около две основни ядра: „Бай Ганю“ и ранният български модернизъм 
около сп. „Мисъл“, и в частност – около фигурата на д-р Кр. Кръстев (чийто 
правнук е самият автор) – в теоретичен, но и в извороведски аспект. Първа-
та насока резултира в монографичното изследване „Суб-литературният мит 
Бай Ганьо“ (София: Карина-Мариана Тодорова, 2016). Плод на втората са 
няколко съставителства с неиздавани документи2, както и участието му в 
съставителството и редакцията на последния том 3 от съчиненията на д-р 
Кръстев (АИ „Проф. Марин Дринов“, 2007), плюс отделни теоретични ста-

1 Р. Шивачев. Ракурси към ранната модерност: психологизъм и символизъм. София: ИЦ 
„Боян Пенев“, 2022. (Всички отправки по-нататък в текста са по това издание.)

2 „Другият доктор Кръстев. Дневници, писма и статии“ (2003); „Доктор Кръстев в 
писмата си“ (2007). Шивачев също така издава и том с неизвестни писма на Боян Пенев до 
Спиридон Казанджиев (2007).



240

тии, публикувани в научни списания и сборници. Но без съмнение имено 
тази – оказала се последна – монография истински финализира и осмисля 
дългогодишните занимания на изследователя с ранния български модерни-
зъм на и около кръга „Мисъл“. И смея да заявя – увенчава цялото научно 
дело на Румен Шивачев, като неговото най-зряло и най-приносно теоретич-
но изследване, което заслужава вниманието ни, доколкото разглежда един 
многократно изследван обект от неочакван, нов „ракурс“, поставя го в нови 
контексти посредством нови методологически подходи и вследствие на това 
стига до нови, интригуващи открития. – Открития, твърде собствени, идио-
матични, за да са непременно безспорни.

Още тук трябва да кажем, че Румен Шивачев е многословен, рито-
ричен, необуздан и не винаги прецизен към детайлите автор, който обича 
да казва повече, отколкото е необходимо. Не го изкушават микролитератур-
ните сюжети (дори в анализите на отделни творби звучи монументално). 
Предпочита да се хвърля в най-дълбокото, дори когато не е съвсем сигурен, 
че умее да плува. Подобна дързост заслужава уважение. Това, че отделни 
тези пораждат несъгласия, не бива да ни пречи да съзрем едрата картина. 
Да не допуснем затулването ѝ от малкото и случайното. Да оценим новото и 
ценното в нея, което дава ръста ѝ, както върхът дава ръста на планината, не 
подножията, от които израства.

Опит за аргументиране на това твърдение представлява настоящият 
прочит на книгата.

2. Достатъчно солидна по обем – около 350 стр., – тя се състои от три 
части и заключение, които съставляват добре промислена структура с оглед 
на проблема, който е предмет на изследване. 

Oщe във формулировката си заглавието дискретно акцентира върху те-
оретичния аспект, особено чрез централното понятие в него – „ранната модер-
ност“. Непрецизно самò по себе си (доколкото в различни контексти периодът 
на Ранната модерност би могъл да се отнася до различни периоди от западно-
европейската и българската история), то е уточнено от останалите две понятия 
в наслова: „психологизъм и символизъм“, които го ситуират достатъчно ясно в 
един философско-естетически контекст (по подразбиране литературен и българ-
ски). Използването на „модерност“ вместо „модернизъм“ обаче разтваря обема 
на понятието в по-широк социокултурен план, който е основен и важен за автора. 

Работата полага своя работен периметър в една междинна, вътреш-
но динамична зона, междукултурна и междудисциплинарна. От една стра-
на – между западноевропейската и българската култура. От друга – между 
отделни полета вътре в рамките на културната сфера, между хуманитарната 
и естественонаучната сфера в него. Тя е прицелена в това да покаже как сре-
щата, сблъсъкът и взаимодействието на две основни и взаимно противопо-
ложни направления в западната култура през втората половина на ХІХ век – 
натурализмът в положителните науки и философският идеализъм – бележат 



241

по решителен начин събитията в изкуството, и специално в литературата на 
прелома между двете столетия. И преди всичко да се разкрие в детайли как 
тези процеси рефлектират, при това с неголямо закъснение, в българската 
литература през този период, както и по-далечните следствия от това. Глав-
ният първодвигател на този трансфер според изследването е д-р Кръстев 
като философ и естетик, а място на действието – сп. „Мисъл“.

Прави впечатление тук строгото самоограничение, което изследва-
нето си налага, фокусирането върху един ясноочертан и безкомпромисно 
следван сюжет, без разсейвания по перифериите. Игнорирани са например 
много страни от богатата и разнообразна фигура на д-р Кръстев, които на-
пускат мейнстрийма на сюжета (например като литературен критик изобщо, 
отношението му към Вазов и др. – несъмнено първостепенни и многократно 
изследвани до този момент страни от дейността на критика). 

От друга страна, по отношение на естетическата платформа на „Ми-
съл“, е игнорирана ролята на П. П. Славейков, чиято поява в списанието 
води до решителна промяна във философската платформа, наложена първо-
начално от създателя му. Изследването последователно мисли сп. „Мисъл“ 
в първоначалния неокантиански формат и извежда пораждането на следва-
щия етап в развойния сюжет – възникването на символизма – пряко от него, 
пропускайки напълно отклоненията в противоположна посока, към фило-
софията на живота и Ницше, което появата на П. П. Славейков в централна 
роля внася във философската платформа на изданието.3

3. С особено място в структурата на книгата е Първата част (която 
единствена е с обема на една-единствена глава). Тя има за задача да даде 
собствено философската база на цялото построение. Централният сюжет е 
директно очертан не само в наслова („От психологизма в науката към симво-
лизма в изкуството“); още първото изречение („Интересът на психологията 
към литературата се оформя неравномерно и постепенно с посредничество-
то на естетиката“, с. 7) конструира основната триада в сюжета, едновремен-
но дисциплинарна и развойна: психология – естетика – изкуство (поезия). 
Или иначе казано: естетиката като междинна, превключваща сфера, в която 
изкуството (поезията) като творчески акт възниква в рамките на една слож-
ноструктурирана сфера, където модерната психология се поражда в недрата 
на биологизма, като диалектически акт на единство и отделяне.

3 Идвайки в „Мисъл“, П. П. Славейков внася една преди всичко поетическа експре-
сивност, която оживява суховатия академизъм на д-р Кръстев, почерпана преди всичко от 
Ницшевата философия на живота (и преди всичко от поетическото философстване в „Тъй 
рече Заратустра“). Но Славейков съдейства за „германизацията“ на „Мисъл“ (по израза на 
Р. Шивачев) и в по-широк, собствено поетически аспект – наред с Гьоте и Хайне, и чрез 
преводите си на съвременни немски поети и биографични очерци за някои от тях (макар не 
всички да издават актуален нюх) – действия, чийто завършен израз ще стане едноименната 
антология (1911). Но строго философски, макар и несистемен бекграунд съществува и у 
Славейков, слушал лекциите по естетика на Йоханес Фолкелт в Лайпцигския университет.



242

Модерният психологизъм, който в края на ХІХ и началото на ХХ век 
ще приюти изкуството като творчески акт, произтича от два извора, които са 
противоположни – неокантианската философия, абсолютизираща субекта, 
„вътрешния Аз“ изцяло за сметка на „външната“ реалност, от една страна, 
и „обективната“ натурфилософия, биологизмът като положителна наука, от 
друга. В протежение на целия ХІХ век те по сложен начин интерферират, за 
да породят модерната психология.

Водещ императив в немската философия през втората половина на 
века, когато д-р Кръстев завършва философия в Лайпциг (1888), е „Назад 
към Кант!“. Целта е тъкмо противопоставяне на властващата природонаучна 
(материалистична) школа. Валидността на материализма е допустима само 
в природознанието, но не в гносеологията: сетивата не дават достоверна ин-
формация, всичко е само в съзнанието на Аза. Постулира се ясно разграниче-
ние между нещата сами по себе си и техните явления (за нас).

Обединението на Германия след победоносната война срещу Фран-
ция през 1870–1871 г. под пруска доминация води до бърз подем – военен, 
икономически, но и научен. Естествените емпирични науки са в разцвет: фи-
зиката, химията, механиката, физиологията, психологията... Те се сдобиват 
с философски авторитет, започват да форматират философските схващания 
за сметка на идеализма. Именно срещу тази инвазия на натурфилософията 
и материализма се появява неокантианският повик за връщане към „чистия“ 
субект. Конфликтът особено се изостря през 1870-те, когато натурфилософи-
ята преживява възраждане, но той тлее още от смъртта на Хегел, с появата 
на Давид Щраус („Животът на Исус“, 1834) и Л. Фойербах („Същността на 
християнството“, 1844). Начало на неокантианския поврат поставя Фр. Ланге 
с книгата „История на материализма” (1866), в която Кантовата философия 
е използвана като аргумент срещу разрастващата се доминация на природо-
научната школа, материализма и произтичащия от това антипсихологизъм. 

Появяват се и опити за примирение на двете течения, за преодоля-
ване на дуализма между природознанието и психологията, материализма 
и идеализма. Един от най-силните опити за синтез предприема Вилхелм 
Вунд, учителят и менторът на д-р Кръстев в Лайпциг.

Именно д-р Кръстев се явява адепт на тази тенденция към психоло-
гизъм след завръщането си от Германия. И по-специално в естетиката като 
онази междинна зона, където философската база се трансформира в худо-
жествено творчество, в поезия (разбирана в неоромантичния смисъл като 
чистата, дестилирана форма на литературата). 

Появата на П. П. Славейков като теоретик ще тласне списанието в 
различна посока, ще внесе нова тенденция към разхерметизиране на „схо-
ластичното“ неокантианство на д-р Кръстев. Към преодоляване на психоло-
гизма чрез излаз към биографизма, например последователността, с която 
Славейков обвързва на различни равнища творчеството на поетите с техните 
биографии – както в очерците си за различни автори (Гьоте, Хайне, Мицке-



243

вич, Пушкин, Якобсен, К. Ф. Майер, Г. Фалке, Демел, Змай, П. Р. Славейков, 
Алеко, Хр. Белчев), така и в авторската антология „Немски поети“ (1911). 
А още повече – във вид на водещ концептуално-структуриращ принцип – в 
собствената антология-мистификация „На Острова на блажените“ (1910). 
Но преди всичко властва тук пиететът към Ницше и философията на живота 
(Lebensphilosophie), която е сред най-преките продължения на биологизма и 
онтологизма във философията, срещу които неокантианството се опълчва. 
Нещо повече, този романтично-биграфичен подход, който П. П. Славейков 
налага в „Мисъл“, постепенно ще бъде възприет и от д-р Кръстев и негов 
краен израз са късните му книги, посветени на отделни писателски фигу-
ри („Алеко Константинов“), и особено последната, апотеозната му книга за 
персонализма на самия кръг „Мисъл“, легитимиран чрез ретроконструира-
на генеалогия с Ботевата линия в българската поезия.

Именно този процес на раждането на модерния психологизъм като 
естетически фактор и неговият пренос в българската културна ситуация ин-
тересува Р. Шивачев. Интересува го в строго психологическите си изме-
рения; излазите към „външния“ социално-политически контекст са мини-
мализирани. Изследването остава затворено в сферите на „вътрешния Аз“ 
и феноменологистката презентация на реалността посредством изкуството/
поезията като силно кодифициран език от символи, който в една литератур-
ноисторическа перспектива – вече извън естетизма на д-р Кръстев и отвъд 
периода на сп. „Мисъл“ – ще породи българския символизъм.

Това ще стане по-нататък, в края на втората и в третата част на кни-
гата; тук, в първата, предмет е психологизмът на д-р Кръстев, който има 
калкиращ характер, като пренос на философски парадигми, набавящи оня 
теоретично-понятиен ресурс, който впоследствие ще се окаже необходима-
та основа на българския символизъм.

Но тук в междинна – преходна и пряко свързваща – позиция между 
психологизма на д-р Кръстев и поетическия символизъм Шивачев включва 
друго звено – психоаналитичната теория, и специално аналитичната пси-
хология на Юнг, трайна идиосинкразия на изследователя, която отдавна не е 
тайна за всички, които познават дейността му. А в случая – и един от основ-
ните приноси на изследването.

Сюжетът е стройно очертан и заедно с това насечен от разриви. На-
ложената представа за идейната хомогенност на сп. „Мисъл” от епохата на 
едноименния кръг е само частично вярна. Практически невъзможно е по-
критие между естетическа теория и „емпирична“ художествена практика, 
особено при наличната оскъдност на българската литература по това време. 
(На Гео Милев две десетилетия по-късно ще му е далеч по-лесно.) За Р. 
Шивачев разминаването е в полза на практиката – поезията в „Мисъл“ из-
преварва естетическите търсения (с. 25), тя прекрачва отвъд теоретически 
очертаните граници на списанието. Знаменателен е самият факт, че сборни-
кът „Южни цветове“ с манифестното есе на Димо Кьорчев се появява в съ-



244

щата година, когато „Мисъл“ спира; тогава едновременно възникват някол-
ко издания, които, макар и кратковременни, задават и обуславят, по думите 
на критика, българския символизъм като литературно направление: „Из нов 
път“, „Слънчоглед“ (с. 31). 

Това е ключова среща за изследването, което заявява целта си, първо, да 
се разгледат „ранните отношения между психологизма и естетизма, в които сре-
дищно място ще заеме символизмът“ (с. 31). И второ – чрез един от методите на 
научния психологизъм, а именно аналитичната култур-психология на Юнг, да 
се прочетат отделни представителни творби на българския символизъм.

Сюжетът се самозадава като изследване на прехода от психология 
към естетика (с. 37). В друг, литературно-развоен ключ това означава са-
моразвитие на българския модернизъм от теоретичния индивидуализъм на 
„Мисъл“ към символизма като художествена „практика“.

Едро очертана в началната част/глава, теоретичната постановка на 
този сюжет по-нататък е разгърната чрез близък прочит на отделни заглавия.

4. Във Втората част това са теоретични текстове – първоначално на 
д-р Кръстев с философски, психологически и естетически характер, а по-
следните две глави са посветени на знаменитото есе на Д. Кьорчев „Тъги-
те ни“. Точно този преход номинира и заглавието: „Символизмът – между 
„Мисъл“ и Димо Кьорчев“. 

Всъщност отстоянието в това „между“ не е хронологично; сюжетът се раз-
гръща не толкова линейно, колкото сферично, субстанциално, като вътрешен обем. 

Ако първата част заявява „несвоевременното“ (да използвам тази 
дума) разминаване между естетическа теория и поетическа (символистич-
на) практика в „Мисъл“, тук, във втората, цел е анализът на разминаването в 
дълбочина – изследване на различните писти, където то се състои.

Предмет на първа глава е психологизмът на В. Вунд, видян, първо, 
като „модерно човекознание“ и второ – през очите на д-р Кръстев, чиито въз-
гледи за психологията като основна наука (гл. 2) са изцяло моделирани от 
него. Отбелязано е мимоходом и как теорията работи реално в четене на от-
делни текстове на български и световни автори (Михалаки Георгиев, Ибсен).

По-нататък в широк (европейски) контекст са анализирани възгледите 
на д-р Кръстев за отношението между религия и естетика (гл. 3), но и социал-
ните отклонения, наложени му от конкретната българска реалност през епо-
хата (гл. 4), често влизаща в дисхармония с „високия“ (теоретичен) естетизъм. 

Четвърта глава се спира на социалния компонент в индивидуализма 
на д-р Кръстев – преди всичко теоретически, където д-р Кръстев се явява 
не само „продукт“ на епохата, но и израз на една силна традиция в българ-
ската хуманитаристика (Ив. Д. Шишманов също полага два основни стълба 
в литературната наука – психологията и социологията). Но социалното и в 
своите практически (биографични) проявления, наложени от конкретната 
българска среда – основна раздвоеност у д-р Кръстев, която не е само него-



245

ва: конфронтиране на елитаристкия порив към затваряне във високите сфе-
ри на духа и изкуството с обективната ситуация в родната действителност.

Но дори в тези отклонения д-р Кръстев се откроява като системати-
чен мислител, в чиито възгледи всички компоненти са взаимосвързани. При 
което изходната констелация в цялата й дисциплинарна широта е „европей-
ска“, а посоката – телеологично фокусирана към българската литература. И в 
частност – към символизма, сам по себе си разбиран в посока от широкия гно-
сеологически смисъл към собствено литературния, терминологично стеснен. 

Широката и едновременно задълбочена ерудиция на автора Р. Шива-
чев респектира. Но с оглед на този магистрален сюжет прави впечатление 
поне едно значещо отсъствие – на Касирер, основна фигура в Марбургско-
то неокантианство, изследовател на символните форми в целия диапазон 
между мита/религията и изкуството. – Отсъствието е за сметка на символа 
в аналитичната психология на Юнг, където изцяло и беззаветно са предпо-
читанията на автора. В реконструирането на различните страни от схваща-
нията на д-р Кръстев Шивачев рядко устоява на изкушението за вкарването 
им в Юнгианска парадигма, понякога на ръба на подмяната им. За лошо или 
за добро – или и за двете – тя остава контролната парадигма в изследването.

В заключение на този етап от следването на изследователския сюжет 
може да се каже, че д-р Кръстев ни предлага първата психология на литератур-
ното творчество в българската естетическа теория – „краевековен“ синтез на 
всички основни течения в западната (не само немската) философия, естетика 
и наука през ХІХ век (за разлика от П. П. Славейков, който е по-ограничен, но 
като „превежда“ теорията в реална поетическа практика – по-въздействащ).

Последните две глави – 5 и 6, посветени на „Тъгите ни“ – в структур-
но-композиционната логика на книгата са пряка отправка към нейната трета 
част и към втория етап на българския модернизъм.

5. Тук, при прехода от Втора към Трета част, централният сюжет 
е едновременно продължен и превключен. Онова, което до този момент е 
изглеждало някак случайно и странично, се озовава в централна позиция: 
дълбинната аналитична психология на Юнг е въведена като продължение на 
психологизма (за което читателят вече е подготвен). На едно друго равнище 
промяната е от теория към конкретна аналитична практика. Това прещрак-
ване на методологическия ключ е ясно заявено в наслова: „Практически 
възможности на психоаналитичния прочит“.

И тук фокусът продължава да е силно свит върху няколко представи-
телни творби за сметка на отказ от претенции за всеобхватност (вж. с. 209). 
Това са химнът „Към самотата“ на Лилиев, книгата „Песен на песните“ от 
Траянов и Яворовите поеми „Нощ“ и „Милица“.

Но преди пристъпянето към конкретните анализи се предлага прос-
транно въведение, където, наред с всичко останало (а то никак не е малко), 
се изгражда оперативният инструментариум с оглед на психоаналитичния 



246

метод. Преди всичко се въвежда собствена понятийна триада „поетически 
човек“ – „лирическа среда“ – „семантична енергия“. Така „поетическият 
човек“, това е психоаналитичният двойник (т. е. с „разширено“ съзнание) на 
обичайния лирически Аз/автор (с. 211), изразен в творбата в качеството ѝ на 
„лична анамнеза“ (Юнг) на авторовото съзнание. 

Въведени са и базисни юнгиански понятия като „сянка“, „аnimа“ 
и „аnimus“, психодрама“... (Яворовата „Нощ“ е авансово лансирана като 
„най-дълбинната психодрама в поезията ни“, с. 112).

Можем да кажем, че след междувоенния период (Иван Кинкел, Лю-
бомир Русев) и 1990-те (Милена Кирова), изследванията на Р. Шивачев, за-
едно с тези на Росица Чернокожева, бележат един трети ренесанс на метода 
в българското литературознание. 

6. Особено пригоден за демонстриране на възможностите на психо-
аналитичния метод изглежда проблемът за любовта в поезията на Лилиев и 
нейната двойствена – мъжко-женска – проекция; на него са посветени пър-
вите две от общо четирите глави на Трета част. Изследват се двата женски 
архетипа у Лилиев – Майката и Любимата. Въвлечени сме в сложна игра 
на инцестни превъртания и параеротика (с. 241), при което сме с постоянно 
усещане за стоене върху плаващи пясъци: Майката и Любимата неуловимо 
разменят местата си или заемат едно и също място. – А после всички смис-
лови свързвания, едва сглобени с неимовери усилия от читателя, се разпадат 
в неудържимо роене. Ето как например: „Самотата-майка у Лилиев пред-
ставя обаче хтоничния символ (нуминозум) на предекзистентно заложеното 
битие отсам, свързано и с раждащата природа, вместо с ахтоничния символ 
на постлеталното битие отвъд, свързано с умиращата природа (жената с ко-
сата)“ (с. 241). Никаква милост към читателя, той е хвърлен в най-дълбокото 
и без спасителния пояс на метода и неговия теоретичен жаргон е обречен. 
– Но това не е всичко: ситуацията е добавъчно усложнена чрез удвояването 
й в патриархалната библейска схема (защото митът е също символна сфе-
ра): „Майка–Син–Мечта“ = „Отец–Син–Дух“ (с. 217). Тези удвоявания не 
просто затрудняват достъпа на читателя до целта, но сякаш това се прави 
преднамерено: критикът – в случая анализаторът в двойния смисъл на по-
нятието – уж води читателя към някакво тайнствено, специално място и а-ха 
да го въведе в храма, но някак си все го оставя отвън на прага. – Самият аз тъй 
и не успях да се освободя от усещането, че съм недостоен игнорант, неспо-
собен да вникне докрай в авторовите идеи, който винаги накрая се изправя 
пред някакво тъмно ъгълче – „светая светих“ с възпрепятстван достъп за не-
посветени. Разбира се, и през ум не ми минава да обвинявам автора за това – 
психоаналитичната теория поначало си е място за посветени. Едно братство, 
използващо таен, собствен език, възпрепятстващ лесните достъпи отвън.

В личен план ще призная, че всички промъквания през подземните, 
лабиринтообразни галерии на анализа, из които ме превежда авторът, обла-



247

дават особено очарование – очарованието на една сумрачна притуленост, в 
която тъне всеки краен смисъл, постоянно изплъзващ се, недостиган. Стру-
ва ми се, че успеех ли да го уловя, бих се почувствал разочарован, ограбен.

Но присъщо на психоаналитичния метод изобщо е подобно омекотя-
ване на значенията, потапянето им в несигурността на една убягваща, они-
рично отместена многозначност, която е поетическа по природата си.

7. (Първо теоретично отстъпление относно метода.) – И тук, 
струва ми се, възниква една основна колизия – между метода и предмета. 
А именно: дали методът служи на предмета, като средство за извличане на 
нов смисъл от творбата, или обратното: анализът на определена творба е 
само начин да се разкрият възможностите на метода? (Подобна инверсия 
не е нещо необичайно, често се прилага от адепти-апостоли на определен 
метод, например в книгите на Андрей Ташев и Иван Младенов по отноше-
ние на прагматизма.) В идеалния случай посоката би трябвало да е насрещ-
нообратима – едновременно от метода към материала и от материала към 
метода; но случаят не всякога е идеалният.

В предаността си към метода теоретичното повествование на Р. 
Шивачев е плътно импрегнирано с юнгианска терминология и юнгиански 
„дух“, което съвсем не улеснява пътя на „непосветения“ читател към съот-
ветната творба, а напротив – превръща се в препятствие, поемайки върху 
себе си голяма част от читателското усилие. Подобен теоретичен нарциси-
зъм е силно присъщ на самата школа, кастово организирана, затворена в 
собствените граници – повече от всяка друга теоретико-методологическа 
школа. В такава ситуация методът престава да бъде просто инструмент, път 
към нещо отвъд себе си, а се натоварва с особена стойност – равноценна 
част от целта, към която (уж) води. Дори такава методологическа инверсия 
в крайния си вид да изглежда непродуктивна, импотентна спрямо предмета, 
в определени случаи тя работи ефективно на равнището на самия метод. От 
нас зависи дали ще я възприемем като недостатък или като достойнство.

Нека я възприемем, прочее, като достойнство и да видим в нея опит 
за „разширяване“ на литературнотеоретическото съзнание с надеждата, че 
това вторично ще разшири полето и на самата българска литература. Мисля, 
че точно това се случва тук, в изследването на Шивачев. Спомага се, при 
това по един силен, радикален начин, за по-нататъшния й излаз от „свенли-
вия“ позитивизъм, който постоянно ѝ е вменяван.

Теоретическата архитектура на изследването е перфектно баланси-
рана и в едрата си цялост, и във всеки от детайлите. Изборът на творбите за 
близък прочит, който да демонстрира възможностите на метода, изглежда 
предопределен от генералната логика на теоретичния сюжет, телеологично 
водещ към символизма. 

От друга страна, между символистичната поетика и психоаналитич-
ния метод съществува обективно и фундаментално родство, доколкото и 



248

в двете сфери символът е централен концепт, а символното заместване на 
действителността – основно действие 

Символът е използван като ключ за разшифроване (разчитане) на 
„външната“ реалност в психоаналитичната теория/практика, а в символи-
стичната поезия той е „езиков“ по природата си заместител на реалността.

Това е „родство по природа“, което никой друг интерпретативен под-
ход не обладава – уникален decorum на метода спрямо предмета. А когато 
този decorum увенчава философския сюжет на психологизма от втората по-
ловина на ХІХ век, средоположен между неокантианската гносеология и 
научния биологизъм, цялостната логика на постройката става непоклатима; 
сама по себе си тя е вече шедьовър. 

Но готическата симетрия в архитектониката се поддържа от скрити 
контраверзии.  Например начинът, по който са обвързани в общ микросюжет 
творбите, предмет на анализ в третата част (с. 222) – снаждането им в хегели-
анска триада. При което смислов синтез се явява хронологически първият – 
Яворов, точно обратното на естествената литературноисторическа хроноло-
гия. (Можем да кажем, че както в сънищата, тук времето тече обратно.) От 
друга страна, тъкмо двете разглеждани творби на Яворов не принадлежат към 
символизма в тесния смисъл на понятието, но имат ключова роля в онова 
по-едро разбиране на символа, с което работи изследването в пътя си от фи-
лософския психологизъм към поетическия символизъм.

8. И така, структурно-композиционната логика е концептуална, не 
хронологическа. – Да я последваме след важното теоретическо отклонение.

След като в 1 гл. чрез близък прочит на химна „Към самотата“ ни е раз-
крита общата специфика на лирическата действителност у Лилиев (т. е. онази 
скрита психологическа картина, която е зашифрована в изобразително-стило-
вите особености и различни сюжетно-дискурсивни полета: природни или со-
циални, исторически или битови, биографически или други, с. 227), гл. 2 се 
фокусира върху любовта у Лилиев. Основният ключ очаквано е „фемален“ (с. 
251) и в обхвата на девството (с. 253): Лилиевата Ничия Никога, това е чистата 
anima. Би могло да се каже в похвата на негативната диалектика на Адорно и 
в един лаканиански маниер (следващият след Юнг етап на психоаналитичния 
метод, впрочем напълно пренебрегнат от Шивачев), че любовта у Лилиев пред-
ставлява силно затормозено единство на желание/мечта/копнеж с отложена ре-
ализация в девството (където ключовата дума е „реализация“, реалност). 

3 гл. прави смел скок напред. Тя е посветена на Теодор-Траяновата 
„Песен на песните“, един от най-монументалните образци на българския 
символизъм. Творбата е прочетена в библейски ключ като богоборчески сю-
жет (не и без конфесионални податки от самия  поет4) и същевременно – 
като най-чистия израз на мистичния дух в цялата българска поезия (с. 280): 

4 Едно писмо в архива до Дора Дюстабанова, частично публикувано в книгата (с. 303).



249

език, който не предполага рационално разбиране, а подобно на шаманско 
говорене изгражда едно аморфно сугестивно поле на много дълбоко, подра-
ционално равнище, където границата между индивидуално и колективно е 
изличена, а материалният (дневен) свят напълно се е разтворил в сенките на 
несъзнаваното. (Самият жанр „вигилия“ води точно натам: будуване, безсъ-
ние, инсомния и всички подмоли на разума.5) Силно неясната, изплъзваща 
се поетическа реч е изтълкувана като гигантско усилие (именно свръхчо-
вешка борба) за наименуване/сътворяване на мирозданието (с. 284), което е 
гносеологически акт, обърнат наопаки: именуване на език, който не е език-
logos, а сънуване, халюцинация.

...Да се оставим прочее на примамливия (и не по-малко измамлив) 
чар на небулозата, без да настояваме за достигане до крайни, твърди значе-
ния, дори само защото литературата по дефиниция не предлага такива. 

Последната 4 гл. предприема провокативния жест да събере в пара-
лелен прочит две Яворови поеми, крайно различни във всякакъв смисъл – 
„Нощ“ и „Милица“. Свързването им обаче е напълно основателно в избрания 
теоретичен ключ – като подземна и надземна част на едно растение (с. 305): 
вегетативна метафора с цял букет юнгиански конотации: „нощно – дневно“, 
„несъзнавано – съзнавано“, „сън – реалност“ и дори „мъжко – женско“, ма-
кар и в обърната позиция: лирико-епическата, външно представена героиня 
в „Милица“ vs. екстатичния мъжки, вътрешно-халюцинативно експониран 
Аз в „Нощ“. „Нощ“ като класическия психоаналитичен автопортрет (с. 330), 
„Милица“ като негова възможна обективация в един женски портрет/образ 
(подобно на Мона Лиза като предполагаем автопортрет на Леонардо).

9. (Второ теоретично отстъпление относно метода.) – Дори да не 
съзираме всякога вътрешно мотивирана уместност в оперирането с юнги-
ански концепти извън собствената им знакова функция в рамките на самия 
метод, като негово означение и експликация, приемаме ги именно като та-
кива – като нулево и абсолютно означение на метода, доколкото тук, както 
се условихме, методът не е просто инструмент за извличане на значения, 
а равноправен субект на смисъл. 

Ще радикализирам тезата си, дори с риск за обвинения в теоретичен 
волунтаризъм. 

Една литературна творба, особено с толкова омекотен език като сим-
волистичния, е пределно отворена творба. Казано с вегетативната образност 
на самия метод, тя е перфектната женска фигура, жаждуща своето изнасил-
ване/похищаване от критическия, „мъжки“ по природата си метадискурс. 
Отвореното ѝ тяло е готово да приеме всякаква интерпретация. Нещо пове-
че – съдържа я латентно, подозирано или не, в себе си: нужно е само тя да 
бъде извадена, подобно на скулптурата от камъка. 

5 Първото – „външно“, емпирично – значение (в древния Рим) е нощна стража (с. 281).



250

Колкото и отделни акценти (като този относно пола на сянката в 
„Нощ“ например – с. 313 и сл.) да ни изглеждат неважни за творбата, те са 
важни за метода. Именно срещата, а често и напрежението между пред-
мета и метода като два пълноправни субекта поражда критическия съспенс 
в това изследване, сюжета, интригата – не непременно утаяването на това 
напрежение в някакъв финален резултат.

Знаци като Майката или Родината тук не толкова носят собствен 
смисъл, колкото са вътрешни референции в големия метатекст на българ-
ския поетически метаразказ, пораждайки в него отношения от типа: „вто-
рия“ – „първия“ Яворов; Яворов – Ботев; модернизъм – традиционализъм/
Възраждане; „вътрешно“ – „външно“ etc. – B този ред по сложен начин по-
пада диалогът „Нощ“ – „Милица“. Всички микросъпоставки оттук насетне 
работят и произвеждат значения само в рамките на тази едра амплитуда.

10. След Бисера Дакова тук Р. Шивачев за втори път затвърждава 
особената, ключова (превключваща) роля на „Милица“ в поетическия път 
на Яворов, тази маргинална, пренебрегната дори от автора си, незабелязва-
на, недооценявана поема. (Дотам, че в меродавното пълно събрание на Яво-
ровите съчинения – т. 1 от 1978 г. – тя отсъства не само в основния корпус на 
поезията, но и в паратекста на бележките – единственият, но не маловажен 
пропуск в иначе блестящата работа на Михаил Неделчев.)

Въз основа на издадените и коментирани от Милкана Бошнакова бе-
лежници на Яворов се предприема опит за реставриране на хронологията 
около творческия процес на „Милица“ (с. 337), което е един от емпиричните 
приноси на автора.

Друг такъв принос е частичната публикация на неизвестни до този 
момент архивни документи, като споменатото писмо на Траянов до Д. Дюс-
табанова, едно извънредно важно писмо на Д. Кьорчев до Сп. Казанджиев 
(с. 165) или естетически фрагмент на последния (с. 204). Тук следва да се 
припомнят специалните заслуги от този род в предишните книги на автора: 
архивистът будува и в теоретика Шивачев. Но по-важно е, че тези свидетел-
ства са привлечени не поради частната си биографична стойност, а заради 
силната подкрепа, която оказват на централния теоретичен сюжет; но вед-
нъж пуснати в научно обращение, оттук насетне те вече са стожерна част от 
историята и теорията на българския модернизъм.

11. Финалното Заключение е опит за систематизация на главните идеи 
и тези на изследването. – Ще използвам повода да направя същото и аз, вклю-
чително и с оглед наложената практика в жанра на академичната рецензия.

И така, психическата природа на символа – средищен концепт – го 
поставя между „външния“ свят/реалност и „вътрешния”, от една страна; 
между съзнаваното и несъзнаваното, от друга. Това е общото поле, къде-



251

то оперира изследването; и го прави по един несъмнено ерудиран начин, 
на първо място методологически. А методологическата ерудиция, от своя 
страна, провокира интересни открития и в предмета си, в интерпретацията 
на художествените творби (при което разпростирането в ширина отявлено, 
демонстративно е пренебрегнато заради дълбинни навлизания в няколко, 
но представителни творби).

Благодарение на тази ерудиция книгата успява по един не правен 
досега начин да положи революцията на сп. „Мисъл“ в края на ХІХ и нача-
лото на ХХ век и на самия д-р Кръстев в синхронен и генеалогически кон-
текст – научен, общофилософски, естетически (Вунд, Фехнер, Фолкелт, 
Хартман, Липс, Гюйо, Жане). Този контекст осветява медиаторската роля 
на „Мисъл“, а наред с д-р Кръстев – и на автори като Никола Бобчев, д-р 
Д. Пасманик. Чрез по-нататъшно доразвитие на психологизма и „психоло-
гическата метода” в посока към аналитичната психология и съвременното 
юнгианство изследването си изработва адекватен инструментариум, чрез 
който да препрочете по нов начин знакови творби от българския лирически 
канон. Тези прочити не само изтръгват нови, дълбинни значения от тези 
творби, но те също така, да повторя, демонстрират възможностите на 
самия метод (самостойна, не по-малко важна цел на изследването). А това 
на едно друго, методологично-оперативно равнище разкрива нова перс-
пектива пред българското литературознание.

Но косвените заслуги на книгата не са само напред във времето, 
а и назад. Именно на това по-широко и по-дълбоко, фундаментално фи-
лософско-методологическо равнище дискусионният въпрос за началото 
на българския символизъм получава ново осветление, отмества се преди 
всеизвестното стълкновение между „Нов ден“ и „Песен на песента ми“ 
във вид на обща идейно-философска и психологическа нагласа като тео-
ретическа база, която изработва своята поетическа реализация. Но макар 
между 1900 и 1905 г. сп. „Мисъл“ да публикува някои стихотворения на 
Яворов, които Р. Шивачев без колебание окачествява като символистични 
(с. 346), списанието още не е готово да направи решителната крачка от те-
орията към поезията, от теоретичния психологизъм към символизма; тази 
крачка ще бъде направена другаде и от други.

Но специалната заслуга, която бих откроил, е от мета-естество и тя 
извинява някои очевидни недостатъци (отбелязани по-горе): многословие, из-
лишна усложненост на изказа понякога, пресиленост на известни постановки...

Изследвания като това демонстрират в най-пълна степен самостой-
ната ценност на литературната теория. Преставането ѝ да е слуга на ли-
тературата, оперативен инструментариум, и превръщането ѝ в цел сама по 
себе си, в пълноценно творчество. За някои тази инверсия може да изглежда 
като впрягане на каруцата пред коня. За мен, обратно, означава работа с 
истинско творческо вдъхновение и страст, заедно с всички рискове – не ру-
тинно запълване на квадратчета в една готова схема. 



252

METHOD AND SUBJECT: ROUMEN SHIVACHEV’S LAST BOOK
Abstract. The article is a scrupulous review of the latest book by Assoc. Prof. R. 
Shivachev Perspectives Towards Early Modernity: Psychologism and Symbolism. 
Chapter by chapter the main author’s ideas are traced and analyzed. But the article 
has the ambition to transcend the review genre. By stepping on the concrete sub-
ject, the theoretical problem of the relationship between the method and its object is 
posed: when the method imperceptibly begins to emancipate itself from its object 
and sounds as an object in itself: the analysis of a certain work as a way to reveal 
the possibilities of the method. The bottom line: studies like this demonstrate the 
stand-alone va-lue of literary theory. Stopping it from being a servant of literature, 
an operational toolkit, and turning into an eim in itself, into full-fledged creativity. 
Key words: method, subject, neo-Kantianism, psychologism, analytical psy-
chology (K. G. Jung), Bulgarian poetic modernism, magazine Мисъл/Thought, 
symbolism

Plamen Antov, Prof. DSc.
Institute for Literature – Bulgarian Academy of Sciences 
52 Shipchencki Prohod Blvd., Block 17, Sofia 1113, Bulgaria
ORCiD ID: 0000-0002-7156-7536
E-mail: plamenantov@mail.bg; plamen.antov@abv.bg



253

Румен Шивачев, доц. д-р
Институт за литература – Българска академия на науките

СИМВОЛЪТ В ЛИТЕРАТУРАТА –  
МЕЖДУ ИЗКУСТВОТО И НАУКАТА

Инаугурационна лекция, изнесена на 18 август 2022 г. в Института за литература1

Заявената в заглавието позиция на символа „между“ съвсем не оз-
начава, че изкуството стои на една страна, а науката в противоположната. 
Нямам предвид и някакво строго разграничение на самия символ като функ-
ционално автономна област или комплекс. Даже допълнително ще уточня, 
че в случая имам предвид само художествената литература, тъй като писме-
ността изобщо представлява литература, а тя се отнася както за „Фауст“, 
така и за Общата теория на относителността или за аксиомите и геометрия-
та на Евклид. Струва ми се, че такава всеобхватност на символа е непости-
жима и за най-развития писмен език. Затова в изследването си „Ракурси към 
ранната модерност. Психологизъм и символизъм“ се ограничавам с худо-
жествената литература, и то само с поезията. Тръгвайки обаче по-отдалече, 
правя тези уговорки, за да подчертая всепроникващото участие и присъст-
вие на символа във всекидневния живот на обществата и пространното му 
неглижиране от модерното ни рационалистично детерминирано съвремие. 
Така или иначе, символът си е останал открай време по-дискурсивен в изку-
ството, отколкото в науката и аз също следвам този неписан принцип. И все 
пак още (или чак) през ХIХ в. се появяват плахи опити той да навлезе в нау-
ката, а сякаш като рефлекс на нейното развитие да се насочи и съсредоточи 
предимно в изкуството. Генералният агент на такова свързване е нараснали-
ят интерес към вътрешния живот на човека. През втората половина на ХIХ 
в. от него се оформя една нова научна дисциплина, обособила се впослед-
ствие, макар бавно и трудно, като автономна наука – психологията. Не че 
преди това липсват опити с нея да се обвържат отделни явления и прояви на 
човешкото поведение. Например в естетиката на Шилер, където се говори 
за наивно и рационално творчество и дори за проекция в днешния ѝ психо-
логически смисъл. Или още по-рано в трактата на Аристотел „За душата“. 
Но с новата дисциплина започва бавният и труден преход на стародавното 
понятие „душа“ към вече модерното „психика“. Този преход е превратен и 
протича под влиянието на други утвърдени дисциплини (философия, теоло-

1 Редакцията изказва благодарност на Емилия Алексиева за помощта при намирането 
на последния вариант на текста, както и за цялото ѝ съпричастие подготовката на този дял.



254

гия, етика, естетика) и aз съм го засегнал малко по-обстойно в изследването 
си [посочено по-горе]. Тук ще кажа само, че като автономна наука „новата 
психология“, както я наричат още през ХIХ в., се обвързва първоначално 
именно с естетиката, която е клон на философията. Което ще рече, че не 
друго, а изкуството провокира първите психологически изследвания. От 
своя страна, това свързване е модифицирана парафраза на стария архети-
пов преход от митология към наука. Тук няма да се спирам на развитието 
на психологията до наши дни. Ще отбележа само, че разгръщайки се, тя се 
намесва също в системите на природните и точните науки и още през 20-те 
години на ХХ в. Карл-Густав Юнг индиректно засяга въпроса за нейните 
интердисциплинарни пресичания с реторичното питане: „Ще се окаже ли 
прав Ницше със своето „науката е слугиня на психологията“?“. А така наре-
чената „нова психология“ се свързва ако не пряко, то почти едновременно с 
естетиката и философията още преди Ницше да започне да пише. По-скоро 
естетически категории като „добро“, „грозно“, „прекрасно“, „зло“, „трагич-
но“ и т. н. задълбочават интереса към нея. С други думи, постренесансовото 
Просвещение вече е стигнало до една фаза, в която човекът се изправя сам 
пред себе си, тъй като усилията му за изучаване на природата се размиват в 
полифонията от идеи и мнения. Броженията от възгледни позиции в различ-
ните научни дисциплини през втората половина на ХIХ в. откриват една на-
трапчива празнина. Тази празнина е субектът, който изследва. Така субектът 
се превръща в обект, а психологията – в изследване, в което обектът на из-
следване е самият субект. За да не се разпростирам обаче върху историята 
на новата наука и върху имена на предтечи като Декарт, Хобс, Лок, Кант, ще 
се опитам да очертая в общи линии връзката на символа с психологията, а 
след това ще намеся и литературата.

	На първо място, ще подчертая, че символът е преди всичко психи-
чен продукт. При това, той не възниква в съзнанието, дори да се абстрахи-
раме от късно установената аксиома, че психиката е тотална и че съзна-
нието няма водеща функция. Съзнанието само обуславя интервенциите за 
разбирането на символа. Не звучи добре, но науката отдавна се съобразява 
с това, че психиката е саморегулираща се система, в която на съзнанието се 
пада по-малък, макар и изключително важен дял, тъй като в нея съзнанието 
и несъзнаваното са par excellence основата, на която тя въобще съществува. 
Символът представя най-пълнозначната картина на/за художествения продукт 
и е най-важната съставна част както на душевността, така и на творческата дей-
ност. Като продукт на психиката той включва онази неделима част от нея, 
която бива открита едва от модерните психолози на ХХ в. Фройд и Юнг, 
които я определят като „несъзнавано“, въпреки че понятието е използвано 
още преди тях, а Хартман публикува отделен том „Философия на несъзна-
ваното“ (1884). Именно въз основа на огромния му дял в психичния живот 
се оформя цялата дисциплина, която Фройд нарича „психоанализа“, а Юнг 
формулира като „аналитична психология“. Без да се разпростирам върху 



255

концепциите на двамата, ще маркирам различията в техните формулировки, 
от които произтичат и почти всички противоречия между възгледите им за 
несъзнаваното и въобще за психичното. Фройд идентифицира дисципли-
ната и теориите си със самия метод на психоанализата, докато при Юнг 
става дума за цялата дисциплина, която съвсем не се изчерпва и не завършва 
единствено с метода, а обхваща много по-широк периметър от душевния 
живот. Във всеки случай, макар и емпирически доказано, несъзнаваното 
остава неуловимо, динамично, променливо и полиморфно, затова и днес е 
обект на различни дискусии. При проучването на природата му тези обстоя-
телства потенцират отклонения от различен характер и тези отклонения са 
пространно зависими от така наричания „дух на времето“. Сиреч, от гос-
подстващите в обществата мирогледни тенденции. От този аспект несъз-
наваното е неделима част от символа, независимо дали става дума за чис-
то стилистична фигура, за фактор и елемент на познанието, за отношение 
към действителността, за непосредствено преживяване или за религиозна 
позиция. Чрез него символът стига до онези дълбочини и разклонения на 
душевния живот, за които по друг начин, освен символистично, не може 
да се говори. Като фактор и елемент на научното знание символът акуму-
лира неговата незавършеност (безкрайност), а като отношение към дейст-
вителността разкрива нейната полиморфност и невъзможна статичност. От 
друга страна, вплетен в непосредственото преживяване, символът докосва 
и дори навлиза в загадките на битието. Основната причина за цялата му 
морфологична резтегливост е неговото психично естество, здраво обвърз-
вайки интелектуалната и емоционалната дейност на човека. В мащабността 
на литературния си израз пък той се превръща в сгъстен синтез на психично 
явление, изтласкано в речевото пространство, където попада в различни ре-
цептивни и репродуктивни ситуации, както и в неустойчива и разнообразна 
знакова (семиологична) среда. Съдържащата се в него ирационалност по-
тенцира рационалистични интервенции от страна на съзнанието, които го 
модифицират в знак – полисемията му се свива в моносемия, явлението се 
превръща в симптом. Целият процес обаче е и обратен, като всеки знак [той] 
„копнее“ да се превърне в символ, търсейки по-широк спектър от значения. 
При тази „конфронтация“ ключови се оказват гледната точка и позициите 
на наблюдателя, а те зависят от споменатия по-напред „дух на времето“ и 
по-точно от господстващите тенденции – линиите, по които се движи общи-
ят колективен мироглед. В този смисъл семиотизмът в своите форми внася 
рационалност, за да декодира ирационалните аспекти в психичната основа 
на символа. Знакът (значението) съдържа рационалността на съзнанието, 
което е не само естествен и неминуем, но и необходим подход към несъз-
наваното като стремеж към познание и преценка. И тъй като природата на 
символа е доминиращо психично явление, именно в него се събират пред-
ставите за света и човека като симбиоза, динамично структурирана от раз-
лични неустойчиви значения. Символът е част от ирационалната страна на 



256

разбирането и третирането на явленията и процесите, която винаги е доми-
нирана и повлиявана от несъзнаваното, имащо както индивидуални, така и 
колективни измерения; проявяващо се както на частно, така и на общо ниво. 

Такова явление в изкуството е символизмът. Въпросът за възниква-
нето и оформянето му като направление е крайно дискусионен, затова аз 
избягвам датировката му. Във всеки случай, налага се впечатлението, че 
възниква известна – чисто духовна – зависимост между обособяването на 
психологията като наука и появата на първите поети символисти. С други 
думи, съществува особена синхронност в тяхното развитие, независимо, че 
имат привидно различни истории: отделно като наука и отделно като из-
куство. Психологическата наука „тръгва“ от 60-те години на ХIХ в. с тру-
да на Густав Фехнер „Елементи на психо-физиката“ (1860), продължава с 
Вилхелм Вунд – значимия му том „Основи на психологическата физиоло-
гия“ (1874) и неговата лаборатория за изследване на психическите явления 
(1879), смятана за начало на експерименталната психология, от която впо-
следствие ще се развие самата аналитична психология. И разбира се, цити-
раната „Философия на несъзнаваното“ (1884), в която Хартман прави опит 
да го систематизира, модифицирайки песимизма на Шопенхауер в почти 
хегелиански дух. По същото време се появяват и първите поети символисти, 
за които преживяването на духовното се оформя като централна проблема-
тика в поезията им. Външните политико-исторически и социални фактори, 
както и идеологическите мирогледни тенденции, които обуславят раздел-
ното развитие на психологията като наука и на символизма като изкуство, 
по-скоро потвърждават впечатленията за наличие на един оформил се вече 
луфт в общата европейска душевност, преодоляващ бариерите на модерния 
национализъм и революциите, на една неканализирана и неконтролирана 
колективна готовност или предпоставеност, съдържаща, отваряща и обеди-
няваща творческите настроения и нагласи. В рамките на 20-ина години се 
обособяват както художественотворческите настроения и интереси, така и 
опитите да се навлезе научно в природата на човешката душевност – в ней-
ната същност и структура. 

Цялото раздвижване в художествените и научните среди в Европа 
след първата половина на ХIХ в. намира отзвук и в България. Макар със за-
къснение, не така редовно и равномерно, отраженията му синтезират основ-
ните процеси и ракурси, в които протича цялата динамика. Както в Европа, 
така и в България решаващите напрежения възникват, от една страна, меж-
ду философията и психологията, а от друга, в самата психология – между 
физиологическите, метафизическите и емпирическите възгледи върху нея. 
Също както в Европа, така и в България модернистичните художествени 
произведения предхождат теоретическите постановки за техните характе-
ристики и съдържания, вследствие на което се разминават и интерпретаци-
ите, а и критиката не е готова да ги посрещне. На това се дължи бавното и 
противоречиво приобщаване на естетиката и изкуството към новата наука. 



257

Макар че естетическите категории са сред основните фактори за отцепва-
нето на психологическата наука, те са изцяло зависими от концептуализма 
във философията. В България първият „наблюдател“, а и участник в такова 
отцепване е сп. „Мисъл“, и то още с появата си. Въпреки че, превеждайки 
френския поет и философ Жан-Мари Гюйо, д-р Кръстев внася и актуали-
зира чрез него психологическата обвързаност на символистическото из-
куство: „Символизмът, казва Гюйо, е тоже съществена черта на истинската 
поезия: онова, което не означава и не представлява нищо друго, освен себе 
си, не е истинно поетично. Казаното слово трябва да разкрива безгранични 
хоризонти – тогава получава то умствен, нравствен и даже социален смисъл, 
с една дума, става символ“. Но симптоматично или не, „Мисъл“ спира имен-
но в годината, когато се появяват изданията, които – макар и съвсем крат-
ковременни – ще зададат и обусловят като литературно направление бъл-
гарския символизъм: „Из нов път“, „Южни цветове“, „Слънчоглед“. Така 
теоретичната база на „Мисъл“ става основа за практическото ѝ приложение 
в изкуството. Позициите на „Мисъл“ и д-р Кръстев предполагат символизма 
и като направление, и като отношение „символ–знак“. Те правят обаче само 
„заход“ към тях, тъй като поддържат приоритетно психологизма в естети-
ката и литературата въобще, и то в условията на налагащите се в края на 
ХIХ в. тенденции към материализма и рационализма във всички области на 
живота. Сътрудниците на списанието, както и редакторите му, са неподгот-
вени и крайно чувствителни за всякакви подчертани стилове и специфични 
ракурси в художническите практики, носещи изобщо някакви тенденции, а 
следователно пораждащи и направления. Текстовете в списанието си поста-
вят по-универсални задачи – искат да трансформират, компенсират и осъ-
временят в българските контексти голямата закъснялост и всъщност откъс-
натост на литературата и естетиката. Ако „новата психология“ и свързаната 
с нея естетика са наистина модерни и актуални, то художествената ни лите-
ратура упорства върху стари традиции и художнически практики, а поради 
това и за самото списание не е време за тесен концептуализъм. Този кон-
траст между общите и теоретични психо-естетически възгледни позиции 
на списанието се откроява в последната му (двойна) книжка на неговата по-
следна ХVII годишнина. В своята психо-естетическа и теоретична насоче-
ност списанието на д-р Кръстев непреднамерено се превръща в средоточие 
на различни поетически стилове и по тези причини не може да локализира 
поетическата си продукция в тясно определени ракурси. Видно е обаче, че 
въпреки това то прихваща интересите на психологията, които в Европа ре-
зонират естетически и предпоставят символизма, обособявайки го едва ли 
не паралелно – в незначителен времеви промеждутък от 20-ина години, 
при това с техните междинни и почти скоротечни предшественици – т. е. 
с научните, от една страна, и с художественотворческите разклонения, от 
друга. Изглежда, че тези интереси възникват съвсем независимо един от 
друг и че нямат нищо общо помежду си: психологията – като обособяване 



258

от други научни дисциплини, а символизмът – като екстракт на теченията в 
художествената култура. С други думи, символизмът в България, както и в 
Европа, се нуждае от чисто психологически предпоставки, вследствие на 
което „Мисъл“ подготвя неговото практическо възникване и естетическо 
реализиране у нас. Именно символистите вкарват психологията в художест-
вения текст и в много висока степен осъзнават това, за разлика от повечето 
представители на други художествени направления.  

Но как психологията се вмъква в литературното произведение, ка-
къв е подходът ѝ в интерпретацията – този въпрос остава дълги десетиле-
тия нерешен. Аз съм го нарекъл „психо-прочит“ и съм го отнесъл само към 
поезията на символизма. Трябва обаче да кажа, че той не е приложим само 
за символизма, а изобщо и за поезията. Макар по-различен при белетристи-
ката, той е също така продуктивен. Особен интерес в този смисъл предиз-
виква класиката на Йовков например или модернизмът на Г. Райчев. Но 
както споменах, най-подробно съм го използвал за/спрямо поезията на Тра-
янов, Лилиев и Яворов. Психологическият подход се отнася към произве-
дението като към една психоидна цялост, притежаваща вътрешна динамика 
и живот, в които иначе се вместват и елементите на структурния ѝ строеж. 
Това е така, защото произведението е не само авторско, но и рецепиентско. 
Рецепиентът и авторът са специфична (съвсем не само фикционална) дихо-
томия – не могат един без друг, тъй като процесът на създаване е неделим 
от процеса на възприемане, който също е процес на създаване, макар и вто-
ричен, пре-създаващ (именно като отражение). Това обстоятелство обаче не 
нарушава единството им, а само го прави двустранно. Авторът и рецепиен-
тът са обективно наложили се, но ограничавани и условни персоналистични 
(маркерни) категории, тъй като в психологически аспект процесите на съз-
даване и възприемане са смесени, т. е. импрегнират процесите на пренасяне 
и контрапренасяне. Те се отнасят както за автора, който е авторецепиент, 
така и за рецепиента, който пък упражнява (съ)авторски функции. И двама-
та са представители на единен духовен процес, понеже са въведени в един 
цялостен духовен обект – произведението. Това е само „външната“ страна 
относно навлизането в тъканта на творбата. 

„Вътрешната“ страна на произведението е значително по-специ-
фична. Тя е съдържанието, което представлява ни повече, ни по-малко 
енергетичен заряд, който пък се поддържа единствено от интензитета на 
семантичната енергия на думите и изразите. Той обуславя както неговото 
съществуване, така и променливата персоналистична дихотомия „автор–
рецепиент“. Същинската проблемност тук възниква заради интензитета 
на семантичната енергия на думите и изразите, както и на отделните ця-
лости. Описанието на енергетичните потоци между семантичните обекти в 
текста е описание на динамиката им и изисква внимание поне към тяхната 
близка вероятност (вариантност). Различната семантична натовареност на 
думите и изразите, в която важно участие понякога имат и незначителни-



259

те служебни думи, динамизира тяхната неустойчивост и непостоянството в 
отношенията им, сиреч засяга относителността им, която е психологически 
обусловена и която е същинското предизвикателство за литературната пси-
хология. Оформят се линии на доминация, зависимост и подчиненост (те 
потенцират дори „напускане“ на контекстите). Именно те определят звуче-
нето и значението на творбата, с други думи – живота ѝ както сама за себе 
си, така и за културалните ѝ контексти. Различието с психо-семиотичния 
подход не е голямо, но е важно, тъй като аналитичната психология, наред с 
психоанализата, проследява напрежението и отчита функционалния интен-
зитет на смислите в произведението, въз основа на който то пребивава в кул-
турното съвремие, т. е. живее или отмира. Казано обобщено, аналитичната 
културна психология се стреми да навлезе в текстуалното движение на 
значенията и смислите, да разчете тяхната динамика и да обхване отно-
сителността, която те излъчват, като я изведе и от рамките на самата 
психологическа наука. Тук символът се оказва най-близък и адекватен кул-
турен обект. Това е общата и крайна идея на нейната методика, изискваща 
подробна дескриптивност, за да проникне не в структурата му, а в неговото 
съдържание, което и по принцип е ирационално. Като основаваща се на пси-
хологията, обектът на тази методика е човекът с неговите мотиви и действия, 
чувства и мисли, преживявания, драми и борби; с неговите трансформации 
и превъплъщения. За психоаналитизма той е важният, по-точно – той е на-
товареният със съдържанието, той е „вътрешният“ автор или (съ)участни-
кът, който винаги се изплъзва на „външния“ автор и сочи към някои негови 
характеристики, тенденции или комплекси. Категорията, която използвам в 
изследването си, а и въобще, е поетически човек. Той пребивава в един свят, 
който условно означавам като лирическа действителност. Чрез нея и поети-
ческият човек, и стихотворният текст се интерпретират като една психоидна 
цялост. Отделните стилистични фигури – метафори (епитети, хиперболи и 
така нататък) размиват границите на своята категориалност в конкретните 
значения, които техният чисто лексикален израз носи. Те са носители на 
по-плътна и интензивна семантична енергия, което обаче съвсем не винаги 
е така, тъй като в условията на взаимовръзките си – и като натоварени с 
емоционален багаж – подлежат на психоаналитичен разпад. Семантичната 
енергия пък е динамичният фактор в текста, т. е. принципът на вътрешен 
живот на произведението. (Аналитичната психология разбира Духа също 
като принцип на живот, но разликите в мащабите и естеството, в ракурсите 
и в отделните взаимоотношения във всеки от тях ги правят несъизмерими, 
макар да съдържат известна аналогия.) Ясно е, че трите категории визират 
преди всичко текста. Лирическата действителност е събитийната среда, 
а поетическият човек – участващият в нея. Лирическата действителност 
представя една психологическа картина, скрита под изобразително-стило-
вите особености и различните проблематики – подчертано природни или 
социални, исторически или битови, биографически или други. Те са сред 



260

факторите, обуславящи в една или друга степен психологическата ситуация. 
Аналитичната психология навлиза и в тях, домогвайки се до дълбинната 
генеалогия на изобразяваното и до важността до по-неактуалните значения. 
По същество методологията на аналитичната психология се различава от 
тази на психо-семиотиката и предполага крайна, дори съвсем неикономична 
дескриптивност, особено с оглед на съществуващата колективна рецепция, 
формираща се с инструментите и стратегиите на критиката. Семантичната 
енергия пък осъществява и представя връзката между тях и въз основа на 
нея те съществуват (т. е. произведението е). Въпросът какво се случва във/
със поетическия човек е всъщност централен и във висока степен обусла-
вя автономността на психоаналитичния прочит. Трябва обаче да напомня, 
че макар текстоцентричен, той не е херметичен и не игнорира създателя 
на текста, нито чисто литературната страна на произведението – тяхната 
важност само отстъпва или се балансира с важността на поетическия чо-
век и лирическата действителност, като всъщност ги осветлява от една са-
мостоятелно (автохтонно) актуализирана и вертикално разгърната позиция. 
Методът служи по-скоро за мост между тях, но същевременно ги разграни-
чава и маркира техните особености в по-широки контексти – на епохите, 
на културната и индивидуалната им идентичност, на конвенционалната им 
нивелация, пред която демонстрира и своята независимост от нея. Поети-
ческият човек е неустойчива част от автора, която не е непременно об-
вързана с него (нагоните, детското минало и първичната му симптоматика, 
налагани по един или друг начин в литературните и културните прочити 
при фройдизма). Той възниква в хода на далеч по-мащабно и разностранно 
психично развитие, което продължава до гроба, откъсвайки се безусловно 
от началата на своя генезис, при това самообновявайки се в условията на 
една разностепенна по динамика и тенденции симбиоза между съзнанието 
и несъзнаваното. Разгръщането на психоаналитичните прочити като интер-
претативно-тълкувателен метод го прави до известна степен неподходящ, 
поради дискусионността, дескриптивността, терминологичния език и отно-
шението му към ирационалното (особено относно концепциите за несъз-
наваното). Разширявайки параметрите на рецепцията, психоаналитичните 
методи обаче достигат до идеи, които често не са съзнавани от самите творци, а 
дори навлизат в характеристики, обуславящи създаването на самите произ-
ведения и кореспондиращи със съвсем различни времена или носещи дру-
ги послания. Така психоаналитичните прочити потвърждават стародавните 
мнения, че произведението казва повече, отколкото иска да каже. Интересът 
към тях не е много стар – около 50 години (за сравнение човешката пси-
хика не се е променила много в рамките на последните 600 години) – и е 
независим както от доминиращия дух на епохите, така и от влиянията на 
самите дисциплини. Широката база на психоаналитичните прочити съчета-
ва езикознанието и философията, историята и митологията, социологията 
и естетиката, етиката и религията, а намесва и точните науки. Доколкото 



261

представляват отделни клонове на познанието, в процеса на творчеството и 
в самия творчески продукт те са комбинирани и събрани в многопластовата 
духовна дейност, прескачаща отвъд епохите, границите, различните колек-
тивни специфики (расови, етнически, социални). 

В заключение, застъпването на психологията и символизма предста-
вя едно от лицата на фундаменталната връзка „наука–изкуство“ – психоло-
гията като база, изкуството като израз. Те винаги се проявяват заедно, макар 
в различни и раздалечени форми. През ХIХ в. дистанциите помежду им не са 
така подчертани и те оформят една обща и видима линия на сътрудничест-
во и развитие. Тук процесите протичат в дълбочина, под повърхността на 
социалните и политическите условия. У нас „Мисъл“ налага психологизма 
като отношение не само към литературата, а въобще към човека и обще-
ството, към науката и изкуството, към историята, религията и философията. 
Затова не може да се говори за конкретна мисия, а по-скоро за изграждане 
на обща културна база, върху която в частност стъпва и символизмът като 
обособен израз на фундамента наука–изкуство. Другите направления нямат 
такава основа, което се дължи на широката психологичност на символи-
зма. Причините за това са комплексни – настъпването на материализма и 
колективизма, на рационализма и комерсиализма, както и обособяването на 
отделни научни дисциплини, забавящи или ускоряващи историческите и 
културните процеси, претопяващи или поставящи хуманитаристиката под 
своя зависимост. Поради тях и символизмът – макар и като най-цялостно ху-
дожествено направление в модернизма – не се задържа устойчиво и трайно, 
а остава като един исторически ракурс в изкуството. При него психичното 
стига до онези дълбочини в душевния живот, за които по друг начин, освен 
символистически, не може да се говори.



262

ИЗБРАНА БИБЛИОГРАФИЯ 
НА РУМЕН ШИВАЧЕВ (1958–2022)

Книги
Сублитературният мит „Бай Ганьо“. София : Карина – Мариана Тодорова, 
2016. 272 с. ISBN 978-954-315-085-4 
Ракурси на ранната модерност. Психологизъм и символизъм. София : Изд. 
център „Боян Пенев“, 2022. 351 с. ISBN 978-619-7372-43-4

Статии, студии
Още за д-р Кръстев и тези около него. – Литературна мисъл, 1987, № 10, с. 
122–127.
Любовта у Лилиев. – Литературна мисъл, 1990, № 3, с. 103–123.
За лирическата действителност : Етюд върху химна „Към самотата“ от Н. Лилиев. – 
Литературна мисъл, 1992, № 5-6, с. 167–174.
Айнщайн, Фройд, Маркс и българската литература. – Литературен форум, № 49, 
8–14 дек. 1993, с. 2. 
Гологаниада : един неизследван роман. – В: Професор Константин Гълъбов – 
основател на българската германистика : [Сб. докл. от юбил. науч. сесия, 
посветена на 100-год. от рождението на проф. К. Гълъбов, София, 17.IV.1992 г.]. 
София : Моранг, 1993, с. 48–56.
„Бай Ганьо“ – културно-исторически проблеми. – Литературна мисъл, 1994, № 1, 
с. 146–169.
Християнските ценности и българската литература. – Литературен форум, № 16, 
27 апр.–3 май 1994, с. 1, 2.
Имената в поезията на Вапцаров. – Литературен вестник, № 10, 5–11 апр. 1995, с. 8.
Когато пада Вавилон : Към поемата „Септември“ от Гео Милев. – Литературен 
вестник, № 33, 18–24 окт. 1995, с. 7; № 34, 25–31 окт. 1995, с. 6; № 35, 1–7 ноем. 
1995, с. 10; № 6, 8–14 ноем. 1995, с. 7; № 37, 15–21 ноем. 1995, с. 7.
Доктор Кръстев и Пенчо Славейков. – Анти, № 13, 4–10 апр. 1997, с. 10.
Терзанията на доктор Кръстев. – Анти, № 48, 13–19 дек. 1997, с. 8.
Трагическият идеал на д-р Кръстев. – Литературен форум, № 10, 17–23 март 1998, с. 6.
Доктор Кръстев като Миролюбов. – Литературна мисъл, 1999, № 2, с. 84–92.
Поради α̉γάπη : за една непубликувана изповед на д-р Кръстев. – Демократически 
преглед, 1999, № 41-42 (есен–зима), с. 448–469. 
Трубадури и критици [в българската литература]. – Демокрация, № 197, 28 юли 
2000, с. 19.



263

Есе за Алеко и „Бай Ганьо“. – Демокрация, № 75, 30 март 2001, с. 16.
Писателският дух в художнически рамки : [Пощенски картички от П. К. Яворов, 
Б. Пенев и М. Тодорова, публикувани за първи път]. – Демокрация, № 145, 22 юни 
2001, с. 19.
Стихосбирката „Италия“ – един неисторически прочит. – Литературен форум, № 
18, 8–14 май 2001, с. 4, 11.

Също и в: Наследството Вазов : [Сб.]. Ред. кол. Милена Цанева и др. София: Унив. 
изд. „Св. Климент Охридски“, 2002, с. 133–139; Ел. спис. LiterNet [онлайн], 27.07.2018, № 7 
(224) [прегл. 13.02.2024], https://liternet.bg/publish20/r_shivachev/italia-vazov.htm
Уникалният „Вестник на гениите“ [София, 1936]. – Демокрация, № 3, 5 ян. 2001, с. 18.
Битието като идентичност в поезията на Цветан Марангозов. – В: Битие и 
идентичност : Цветан Марангозов – поетът, писателят, драматургът. Съст. Елка 
Константинова, Мариета Иванова-Гиргинова. София: Изд. център „Боян Пенев“, 
2002, с. 136–143.

Също и: Ел. списание LiterNet, № 5 (246) [онлайн]. 10.05.2020 [прегл. 13.02.2024], 
https://liternet.bg/publish20/r_shivachev/cvetan-marangozov.htm
Литературнокритическите рискове на д-р Кръстев (някои аспекти на проблема д-р 
Кръстев – Елин Пелин). – Литературна мисъл, 2002, № 2, с. 32–43.

Също и: Култура : Портал за изкуство, култура, изкуство и общество [онлайн]. 
22.02.2018 [прегл. 15.02.2024], https://kultura.bg/web
Бай Ганьо през погледа на Боян Пенев. – В: Боян Пенев – нови изследвания : 120 
години от рождението му. – Пловдив : ИК Компас П, 2003, с. 86–92.
В търсене на типа : 140 г. от рождението на Алеко Константинов [Върху студията 
на Б. Пенев „Превръщенията на Бай Ганя“]. – Пламък, 2003, № 1-2, с. 180–184.
Живописни сходства между Рембрандт и Йовков. – В: Йордан Йовков : Нови из-
следвания : 2 : 120 г. от рождението му. Ред. кол. Иван Сарандев и др. София: Изд. 
център „Боян Пенев“, 2003, с. 217–222.
Лирическите пулсации на Стефан Гечев. – В: Метафизика и култура : Поглед към 
света на Стефан Гечев: [Сб.] / Съст., ред. Елка Константинова и др. София : Изд. 
център „Боян Пенев“, 2003, с. 72–84.

Също и: Култура : Портал за изкуство, култура, изкуство и общество [онлайн], 
19.06.2018. [прегл. 15.11.2020], https://kultura.bg/web
Неизвестни спомени за Яворов. – Детонация, № 6, юни, 2003, с. 15.
„Песен на песните“ и мистичното в българския символизъм. – Литературен 
вестник, № 6, 12–18 февр. 2003, с. 9, 13.
Безмерно вечно страдание : Дневникът и писмата на Боян Пенев. – Детонация, № 
1, ян. 2004, с. 14.
Един от строителите на съвременна България : 125 г. от рождението на 
Александър Балабанов. – Детонация, № 4, апр. 2004, с. 15.
Тъгите на Димо Кьорчев [1884–1928] – едно нереализирано послание. – Аз Буки, 
№ 27, 7–13 юли 2004, с. 6.
Да не забравяме Михаил Кремен. – Аз Буки, № 2, 12–18 ян. 2005, с. 15.



264

Проекции на значенията в поетиката на „Тъгите ни“ от Димо Кьорчев. – В: 
Мостове : Сборник в чест на 70-годишнината на Йордан Василев. Съст. Пенка 
Ватова. София : Изд. център „Боян Пенев“, 2005, с. 43–63.

Също и в: Българско и модерно : към изучаването на новата българска литература. 
Съст. Елка Димитрова. София : Изд. център „Боян Пенев“, 2014, с. 102–114.
Бай Ганьо – мисли за архетипа. – В: Алеко Константинов : Вечният съвременник. 
[Сб.]. Докл. и съобщения от юбил. науч. конф. по случай 140 г. от рождението 
на Алеко Константинов, юни 2003. Ред. кол. Румен Шивачев и др. София: Изд. 
център „Боян Пенев“, 2006, с. 107–128.
Дневникът и писмата на Боян Пенев.  – В: Класика & авангард : Юбил. сб. по 
случай 70-та год. на Иван Сарандев. Ред. Свилен Каролев и др. София: Изд. 
център „Боян Пенев“, 2006, с. 97–102. 
За кореспонденцията на Михаил Арнаудов. – В: Академик Михаил Арнаудов : 
ученият и творецът : Сб. с науч. изследвания. Съст. Албена Георгиева и др. София: 
Акад. изд. „Проф. М. Дринов“, 2006, с. 238–242.
Образът на Йов у Илия Волен. – В: Модерният наратив. Интертекстуални 
пресичания : Проблеми на българската литература през XX в. : Сб. в чест на проф. 
Елка Константинова. Съст. Елка Трайкова и др. София : Век 21-Прес, 2006, с. 
174–179.
Сръбско-българската дискусия за балканската култура във вестник „Литературен 
глас“, 1931–1932 г. : [По повод отвореното писмо-послание на сръбския поет Раде 
Драйнац към бълг. интелектуалци]. – Литературна мисъл, 2006, № 2, с. 189–195.
„Новите гледища“ на Иван Шишманов за Бай Ганьо. – В: Иван Д. Шишманов : 
Наука и политика : Кн 3. Ред. кол. Румяна Дамянова и др. София : Карина – М. 
Тодорова, 2007, с. 74–87.

Също и в: Литературен вестник, № 11, 21–27 март 2007, с. 14.
Писма на д-р Кръстев. – В: Кръстев, Кръстьо К. Съчинения: В 3 т. : Т. 3. София: 
Акад. изд. „М. Дринов“, 2007, с. 607–638.
Бай Ганьо. – В: Герои на световната литература : Енциклопедия. Съст. Ива 
Георгиева и др. София : Акад. изд. „Проф. Марин Дринов“, 2008, с. 33.
Мистичното в „Песен на песните“. – В: Теодор Траянов и неговата епоха : [Сб.]. 
Съст. и ред. Стоян Илиев и др. София: Изд. център „Боян Пенев“, 2008, с. 233–242.
Авторедакторската работа на Яворов. Психологически наблюдения. – В: Яворов – 
литературни и биографични сюжети. Съст., ред. Маринели Димитрова и др. 
София : Изд. център „Боян Пенев“, 2009, с. 118–124.
Бай Ганьо и някои второстепенни образи в произведението на Алеко 
Константинов „Бай Ганьо“. – В: Български литературно-исторически приноси : 
Алманах. София : Шамбала, 2009, с. 60–75.
Строител на съвременна България : 130 г. от рождението на проф. Александър 
Балабанов. – Аз Буки, № 33, 12–18 авг. 2009, с. 7.
Екзистенциализмът в „Тъгите ни“ на Димо Кьорчев. – В: Критическото 
наследство на българския модернизъм. Как го четем сега. Съст. и ред. Едвин 
Сугарев. София : Изд. център „Боян Пенев“, 2011, с. 93–104.



265

За вторите образи в „Бай Ганьо“. – В: С възрожденски дух и модерен поглед : 
сборник в чест на чл.-кор. проф. Милена Цанева. Съст. и ред. Людмила Хр. Малинова 
и др. София : Изд. център „Боян Пенев“ ; Акад. изд. „Проф. Марин Дринов“, 2012, с. 
284–302.
Ракурси на дълбинното в „Бай Ганьо“. – В: Пространствата на словото : 
Юбилеен сборник в чест на проф. дфн Светлозар Игов. Съст. Клео Протохристова 
и др. София : Изд. център „Боян Пенев“, 2012, с. 188–204.
Есенциалният Аз-контекст в поемата „Честен кръст“ от Борис Христов. – В: 
Борис Христов в българската литература и култура : Изследвания, статии, есета. 
Съст. Пламен Дойнов. София : Кралица Маб, 2013, с. 95–98.

Също и в: Българският език и ние : Сборник статии в чест на 65-годишнината на 
доц. д-р Руси Русев. – Русе : Унив. изд. „Ангел Кънчев“, 2016, с. 241–253; 
Бай Ганьо и идеята за родното според Владимир Василев. – Български език и 
литература, 2014, № 1, с. 21–26.

Също и : Дигитална библиотека „Българска литературна критика“, https://
bglitcritics.org/blog/vladimir-vasilev-baj-ganjo
Проекции на значенията в поетиката на „Тъгите ни“. – В: Българско и модерно : 
към изучаването на новата българска литература. Съст. Елка Димитрова. София: 
Изд. център „Боян Пенев“, 2014, с. 102–114.
Героите на Чудомир и Вазовите „Чичовци“ : Литературно-пътни бележки. – В: 
Чудомир и нашето съвремие : 125 години от рождението на Чудомир : Научна 
конференция / Ред. кол. Яни Милчаков и др. Казанлък : Рамита, 2015, с. 21–24.
Любомир Бобевски: маршовият патос на посредствеността. – Библиотека, 2015, 
№ 2, с. 78–85.
Поетът, съдбата и любовта : Непубликувани писма на Теодор Траянов. – 
Български език и литература, 2016, № 3, с. 249–260.
Нобеловата награда за литература и смъртта на Пенчо Славейков. – В: Пенчо 
Славейков. 150 години от рождението му : Сборник с научни изследвания от 
международна научна конференция, май 2016, София. София: Изд. център „Боян 
Пенев“, 2017, с. 527–533.
Сравнителни бележки върху типовете у Чудомир. – В: „Да се завърнеш...“: 
носталгии, памет, разказ : Юбилеен сборник, посветен на доц. д-р Живко Иванов. 
Съст. Клео Протохристова, Младен Влашки. Пловдив : Унив. изд. „Паисий 
Хилендарски“, 2017, с. 175–187.
В сянката на доктор Кръстев : [За художника Михаил Кръстев, брат на д-р 
Кръстев]. – Култура : Портал за изкуство, култура, изкуство и общество [онлайн], 
31. 08. 2018 [прегл. 15.02.2024], https://kultura.bg/web
Жорж Нурижан и уникалният „Вестник на гениите“. – Култура : Портал за 
изкуство, култура, изкуство и общество [онлайн]. 17. 12. 2018 [прегл. 15.11.2020], 
https://kultura.bg/web
За кореспонденцията на Михаил Арнаудов и Иван Шишманов. – Българска наука, 
105, 2018, с. 24–31.
Мара Белчева – изповедникът на доктор Кръстев. – В: Жените в българската 



266

литература и култура : Доклади от Национална интердисциплинарна научна 
конференция, 20–21 октомври 2016 г., София. Съст. и науч. ред. Людмила Хр. Ма-
линова. София : Унив. изд. „Св. Климент Охридски“, 2018, с. 247–256.

Също и: Култура : Портал за изкуство, култура, изкуство и общество [онлайн]. 
[прегл. 15.02.2024], https://kultura.bg/web
К. Г. Юнг на български – другият поглед към съвременната хуманитаристика. – 
Български език и литература, 2018, № 3, с. 337–343.

Също и в: Преводът между конюнктурата и мисията : посттоталитарни стратегии 
за представяне на чуждите литератури в България : сборник с доклади от конференция, 
23–25 октомври 2017 г., София. Съст., ред. Йонка Найденова, Георги Цанков. София : Изд. 
център „Боян Пенев“, 2020, с. 253–266.
Междужанрови срещи на героите на Чудомир и Константин Гълъбов. – В: 
Чудомир, другите, годините… / Ред. кол. Никола Георгиев и др. – В. Търново : 
Абагар, 2018, с. 171–180.
Приказността на Валери Петров и Джани Родари. – Българска наука, 113, 2018, с. 
109–114.
Скрити връзки между поемите „Нощ“ и „Милица“ на Яворов. – Ел. списание 
LiterNet [онлайн], № 11, 03.11.2018. [прегл. 13.02.2024], https://liternet.bg/
publish20/r_shivachev/milica.htm
Александър Теодоров-Балан – непознатият. – Култура : Портал за изкуство, култура, 
изкуство и общество, 27.10.2019. [онлайн]. [прегл. 27.01.2024]. https://kultura.bg  
Чудомир – сред образа и словото. – В: Чудомир с перо и художническа четка, или 
Отново за границите между живописта и поезията. Ред. кол. Никола Георгиев и 
др. – В. Търново : Абагар, 2019. с. 7–15.
Аспекти на социалното в индивидуализма на доктор Кръстев. – Ел. списание 
LiterNet [онлайн] , № 1 (242), 30.01.2020. [прегл. 13.02.2024], https://liternet.bg/
publish20/r_shivachev/aspekti-d-r-krystev.htm
Връзката на „Бай Ганьо“ с Паисий в критическия поглед на Георги Константинов. – В: 
Дигитална библиотека „Българска литературна критика“, https://bglitcritics.org/author/
georgi-konstantinov/?content-type=izsledvaniq&content-value=1994
За едно писмо на Иван Мешеков. – В: Българската литературна критика – позиции 
и контексти : Сборник с научни изследвания. [Ч. 1], Доклади от Националната 
научна конференция „Интерпретации и контекстуализации в българската 
литературна критика“ – София, 17–18 октомври 2019. Съст. Александра Антонова. 
София: Изд. център „Боян Пенев“, 2020, с. 206–208.
„Писма от Рим“ – ракурси на епистоларното в рецепцията на културно-историче-
ското. – В: Иван Вазов и Константин Величков – във/отвъд Христоматията. Съст., 
ред. Бисера Дакова. София: Изд. център „Боян Пенев“, 2020, с. 134–142. 
Психологическият дискурс у д-р Кръстев. – В: Българската литературна 
критика – позиции и контексти : Сборник с научни изследвания. [Ч. 1]. Доклади 
от Националната научна конференция „Интерпретации и контекстуализации в 
българската литературна критика“ – София, 17–18 октомври 2019. Съст. Алексан-
дра Антонова. София: Изд. център „Боян Пенев“, 2020, с. 182–193.
Извън литературата: Даница Петрович на страниците на списание „Мисъл“. – 



267

Култура : Портал за изкуство, култура, изкуство и общество [онлайн] 15.09.2021 
[прегл. 27.01.2024], https://kultura.bg  
Поезията на Яворов, според Спиридон Казанджиев. – В: Българската литературна 
критика – позиции и контексти : Сборник с научни изследвания. Ч. 2. Доклади 
от Националната научна конференция „Интерпретации и контекстуализации в 
българската литературна критика“, 12–13 май 2022, София. Съст. Александра 
Антонова и др. София : Изд. център „Боян Пенев“, 2022, с. 275–285.

Също и: Култура : Портал за изкуство, култура, изкуство и общество 
[онлайн].14.06.2022 [прегл. 15.02.2024], https://kultura.bg/web

Съст., ред. 
Другият доктор Кръстев : Дневници, писма и статии. Съст., предг., бел. Румен 
Шивачев. София: Тилиа, [2003]. – 216 с. : с. ил.
Алеко Константинов – вечният съвременник : Доклади  и съобщения от юбил. 
науч. конф. по случай 140 г. от рождението на А. Константинов, юни 2003 г. Съст. 
Румен Шивачев ; Ред. кол. Румен Шивачев и др. София: Карина–Мариана Тодо-
рова, 2006. – 192 с.
Доктор Кръстев в писмата си. Съст., предг., комент., бел. Румен Шивачев. Со-
фия: Карина М, 2006. – 102 с.; с. ил.
Боян Пенев : Неизвестни писма до Спиридон Казанджиев. Съст., предг., бел. Ру-
мен Шивачев. София: Елгатех, 2007. – 158 с.
Д-р Кръстев в писмата си. [Съст.] Румен Шивачев. София: Карина-М, 2007. – 109 
с., с ил., факс.
Кръстев, Кръстьо К. Съчинения : В 3 т.: Т. 3. Съст. Любомир Стаматов, Симеон 
Янев, Румен Шивачев. София : Акад. изд. „Проф. Марин Дринов“, 2007. – 642 с.

Библиографията изготви
Аделина Германова



268



269

АВТОРИ

Александра Антонова е литературовед, специалист по нова българ-
ска литература, доцент в Института за литература – БАН. През 2009 защи-
тава докторска дисертация на тема „Чавдар Мутафов – в търсене на худо-
жествения лик“. Автор на монографиите „Чавдар Мутафов – в търсене на 
художествения лик“ (2011) и „Константин Константинов: възможности на 
разпознаването и себеразпознаването“ (2015), както и на отделни изследва-
ния върху творчеството на Чавдар Мутафов, Димитър Димов, Никола Вап-
царов, Светослав Минков, Боян Дановски, Борис Христов, Кирил Кръстев, 
Борис Шивачев, Златомир Златанов, Михалаки Георгиев и др., на рецензии и 
научно-приложни статии. Редактор и съставител на научни сборници. Ръко-
водител на проектa „Актуални прочити на новата и съвременната българска 
литература“ към секция Нова и съвременна българска литература (2015), 
както и на проектите „Дигитална библиотека Българска литературна крити-
ка“ (2018) и „Българската литература за деца и юноши  XX–XXI в.“ (2021).

Александър Панов (1953) завършва българска филология в СУ „Св. 
Климент Охридски“ и аспирантура в Института за литература при БАН. Док-
тор на филологическите науки, професор в Института за литература. Научни-
те му интереси са свързани с теорията на литературата, историческата поети-
ка, литературната антропология, жанровата теория, поетиката на българската 
литература и проблемите на литературното образование в училище. Автор е 
на книгите: „Теория на литературата“ (1997 и 2000), „Културни проблеми на 
българското литературно развитие“ (1998), „Изкуството да пишем“ в съав-
торство с В. Стефанов (2004), „Художествена система на Ботевата поезия“ 
(2012), „„Песни и стихотворения“ от Христо Ботев – структура, основни сю-
жети и символични образи“ (2012), „Литературният образ извън простран-
ството на книгата“ (2013), „Текстът като социално действие“ (2022), „Йордан 
Йовкoв – изкуство на разказването“ (2023), както и на множество учебници 
и учебни помагала по литература и по български език за средните училища.

Ангел Валентинов Ангелов e професор по теория и история на ли-
тературата в Институт за литература, БАН. Научните му интереси са исто-
рия на западноевропейската култура и изкуство от Късното средновековие 
(ок. 1300) до края на ХХ век. 

Бисера Дакова (1966). Доцент, доктор по нова и съвременна бъл-
гарска литература в Института за литература – БАН. От есента на 2016 е 
гост-преподавател по български език и литература в Университет Виена, Ав-
стрия. В периода януари–юни 2003: изследователска стипендия „Ернст Мах“ 



270

към Философския факултет на Университет Виена, с научен ръководител 
проф. д-р Алфред Пфабиган. В периода 2006–2011 преподава български език 
и литература в Института за славистика на същия университет и в универси-
тета „Фридрих Шилер“ в Йена, Германия. Автор е на редица научни статии в 
специализирани периодични издания и сборници, както и на монографиите: 
„Яворов. Археология на автора“ (Стигмати, 2002), „Век и краевековие. Пози-
тивизъм и декаданс в българската литература през ХІХ век; аспекти на ори-
ентализма и културната идентичност“ (Карина-М, 2007), „Der unanthologische 
Trajanov. Die getilgte Dekadenz. Über die Verwandlungen der poetischen Sprache“ 
[Неантологичният Траянов. Изличеното декадентство. За преображенията на 
поетическия език] (Dr. Kovač, 2009). Преводач на голямата австрийска писа-
телка Фридерике Майрьокер: „само ЖЕСТОКО седя“ (Ерго, 2019). 

Вepa Радева (1981) защитава докторат в Института за литература – 
БАН. Завършва българска филология в СУ „Св. Климент Охридски“. Научни-
те ѝ интереси са в областта на българската литература между двете световни 
войни, автор е на дисертационния труд „Аспекти на чуждостта в разказите на 
Георги П. Стаматов“.

Д-р Елка Димитрова (1971) е доцент в Института за литература към 
Българската академия на науките. Работи върху проблематиката на българ-
ския и световния литературен модернизъм и на българската литература от 
периода след 1944 г. Защитава докторат на тема „Аспекти на митологичното 
и историчното в българската поезия от 20-те години на ХХ в. (Гео Милев, 
Никола Фурнаджиев, Атанас Далчев и Николай Лилиев)“ (Институт за ли-
тература, 2000). Автор на следните книги и учебни помагала: „Изгубената 
история“, София: ИЦ „Боян Пенев“, 2001; „Нови анализи на литератур-
ни творби“. За обучението в 11. и 12. клас. Т. 1, 2 .София: „Дамян Яков“, 
2002; „Нови анализи на литературни творби“. За кандидат-студенти. Т. 1, 
2. София: „Дамян Яков“, 2004; „The Marginal Intellectual“ – CAS (Centre for 
Advanced Study, Sofia), 2017, монография (eлектр.публ.: https://www.cas.
bg/en/working_paper_series/advanced-academia-programme-2015-2016-1850.
html; https://www.ceeol.com/search/journal-detail?id=659).

Емил Димитров (1961) e доц. д. н. в Института за литература – 
БАН. Литературовед, философ, преводач. Завършва философия в СУ „Св. 
Климент Охридски“ и докторантура по философия. Специализирал е източ-
но богословие в Папския институт за Изтока в Рим (1993–94) и в Национал-
ния център за изучаване на Леопарди в Реканати, Италия (2013). Научните 
му интереси са свързани с история на българската литература и култура, 
творчеството на Достоевски и руската философия, поезията на Джакомо Ле-
опарди и история на италианското изкуство, културология, българо-руски и 
българо-италиански литературни и културни общувания, история на бъл-



271

гарската църква и православно богословие. Автор е на над 400 публикации – 
статии, студии, коментари, библиографии, пътеписи, архивно-документал-
ни публикации, публицистика, преводи и др., както и на книгите „Досието 
на Михаил Арнаудов“ (2007), „Памет, юбилей, канон. Увод в социологията 
на българската литература“ (2012), „Публицистиката на Михаил Арнаудов“ 
(2014), „„Като на изповед…“: руски беседи“ (2016) и др. Съставител, прево-
дач, коментатор и редактор на редица издания. Основател и председател на 
Българско общество „Достоевски“ (2011–). Основател и зам.-председател 
на Българо-италианското общество „Пенчо Славейков“ (2022). От 2016 г. е 
гост-професор и лектор в редица италиански университети (Неапол, Берга-
мо, Рим, Венеция, Мачерата, Милано и др.).

Калиганов, Игор Иванович (01.03.1946) – проф., д. ф. н, ведущий 
научный сотрудник Отдела истории cлавянских литератур Института сла-
вяноведения РАН (Москва). Научные интересы: южнославянские и русская 
литературы, история и культура России и южных славян. Общее число на-
учных работ: свыше 300. Подробнее см. на сайте: inslav.ru/Калиганов И.И. 
Преподавание: более 35 лет в МГУ им. М. В. Ломоносова, Институте русско-
го языка им A. С. Пушкина. Дипломатической академии МИД СССР, Воен-
ном институте, Гос. Академии славянской культуры (ГАСК) и др. Основные 
научно–административные позиции: декан филологического факультета 
ГАСК (2004–2015), основатель и руководитель Кафедры славянских языков 
и культур (ГАСК, 2004–2015). Высокие награды и отличия: главная премия 
им. Макария (Булгакова), митрополита Московского и Коломенского (1997), 
орден „Стара Планина“ I степени (2000), международная премия Свв., рав-
ноапостольных братьев Кирилла и Мефодия (Москва, 2006), почетный знак 
им. Марина Дринова (2006), знак „Почетный работник науки и техники РФ“ 
(2007) и др. 

Михаил Неделчев е професор, преподавател по теория на литерату-
рата и литературна история в Нов български университет, дългогодишен ръ-
ководител на департамент „Нова българистика“, където в момента ръководи 
Литературноисторическата школа „Д-р Кр. Кръстев“. Завършил е славянска 
филология и  философия в СУ „Св. Климент Охридски“. Между 1974 и 
1989 г. работи като редактор, изследовател текстолог и литературен исто-
рик в отдел „Литературно наследство“ на изд. „Български писател“. Участва 
в създаването на СДС и   възстановяването на РДП като един от нейните 
ръководители; депутат във Великото народно събрание и в 36-то Народно 
събрание. Работи върху проблематиката на  литературния персонализъм. 
Автор на повече от 30 книги върху проблеми на литературната история и 
теория, както и върху феномени на политическата култура. Най-важните му 
изследвания са за писателите от кръга „Мисъл“, и по-специално върху Яво-
ров. Последните издадени негови книги са първите два тома от тритомната 



272

поредица „Как работи литературната история?“: „Обзорни литературноис-
торически сюжети“, том първи, и „Персоналистически литературноистори-
чески сюжети“, том втори, книга първа и втора. В продължение на повече от 
10 години е главен редактор на въстановеното списание „Демократически 
преглед“. Участва в реализирането на редица международни академически 
проекти. Носител на десетки литературни награди и на държавни отличия.

	
Младен Влашки е университетски преподавател, литературен исто-

рик и критик. Роден в Пловдив, завършил Пловдивския университет „Паи-
сий Хилендарски“, специализирал във Виенския университет. Доктор е по 
сравнително литературознание (Пловдивски университет) и по философия 
(Виенски университет). Преподава антична и западноевропейска литература 
в Пловдивския университет. По тази дисциплина има издадени над дузина 
учебници и учебни помагала – както за средния курс на българските учили-
ща, така и за университетския профил. Бил е гост-лектор в университети в 
Атина, Берлин, Болоня, Букурещ, Валядолид, Дрезден и др. От 2018 до 2023 
е бил лектор по български език, литература и култура във Фрайбургския 
университет, а през зимния семестър на учебната 2023/2024 – гост-профе-
сор по световна литература в университета в Гьотинген. Основните му науч-
ни интереси са свързани с епохата на модернизма в европейската литeрату-
ра. Автор е на книги, посветени на българската литература и на връзките ѝ с 
немската култура и литература. Между тях са „Романология ли? Съвремен-
ният български роман между употребата и експеримента“ (Хермес, 2014), 
„„Млада Виена“ и млада България“ (Хермес, 2017), „Рецепцията на Кафка в 
България“ (Сдружение Литературна къща – Страница, 2020) и „Materialien 
zur Rezeption der Wiener Moderne in Bulgarien bis 1944. Hermann Bahr, Hugo 
von Hofmannsthal, Arthur Schnitzler“ (Berlin, Bern u.a.: Peter Lang, 2022).  

Пламен Антов (1964) е проф. д. н. в Института за литература 
към БАН, поет, писател. Автор на повече от 200 научни публикации и на 
няколко монографични изследвания: върху българския постмодернизъм 
(2010, 2016), Яворов и Ботев (2009), Емилиян Станев и Мартин Хайдегер 
(2019–2021), „До Чикаго и назад“ и „Бай Ганю“ (2021), както и на 14 книги 
с поезия, разкази, пиеси и фрагменти. Съставител на научните сборници 
„Америките ни 1: Южна Америка и българската литература, български сле-
ди в Латинска Америка“ (2015), „Америките ни 2: САЩ като метафора на 
модерността. Българо-американски отражения (ХХ–ХХІ в.)“ (2017), „Ма-
гическият реализъм“ (2019). Член на Българско общество за проучване на 
ХVІІІ век, Академичен кръг по сравнително литературознание и Сдружение 
на български писатели. Носител на национални награди за поезия, драма-
тургия и есеистична проза. 



273



274

Studia Litteraria Serdicensia, кн. 6

Съставители Бисера Дакова, Емил Димитров

Корица и оформление Пламен Антов

Предпечат Михаил Новак

формат 16/70/100

печатни коли 17, 12

тираж 50

Издателски център „Боян Пенев“

Институт за литература – Българска академия на науките 

Печат „Дайрект Сървисиз“ ООД


	01_SLS_6_PAGE_1-11
	02_SLS_6_PAGE_11_274

